Informazioni su questo libro

Si tratta della copia digitale di un libro che per generazioni & stato conservata negli scaffali di una biblioteca prima di essere digitalizzato de
nell’lambito del progetto volto a rendere disponibili online i libri di tutto il mondo.

Ha sopravvissuto abbastanza per non essere piu protetto dai diritti di copyright e diventare di pubblico dominio. Un libro di pubblico dor
un libro che non & mai stato protetto dal copyright o i cui termini legali di copyright sono scaduti. La classificazione di un libro come di pu
dominio puo variare da paese a paese. | libri di pubblico dominio sono I'anello di congiunzione con il passato, rappresentano un patrimonic
culturale e di conoscenza spesso difficile da scoprire.

Commenti, note e altre annotazioni a margine presenti nel volume originale compariranno in questo file, come testimonianza del lungc
percorso dal libro, dall’editore originale alla biblioteca, per giungere fino a te.

Linee guide per I'utilizzo

Google & orgoglioso di essere il partner delle biblioteche per digitalizzare i materiali di pubblico dominio e renderli universalmente disp
| libri di pubblico dominio appartengono al pubblico e noi ne siamo solamente i custodi. Tuttavia questo lavoro € oneroso, pertanto, p
continuare ad offrire questo servizio abbiamo preso alcune iniziative per impedire I'utilizzo illecito da parte di soggetti commerciali, cor
l'imposizione di restrizioni sull’'invio di query automatizzate.

Inoltre ti chiediamo di:

+ Non fare un uso commerciale di questi #lbbiamo concepito Google Ricerca Libri per 'uso da parte dei singoli utenti privati e ti chiedial
di utilizzare questi file per uso personale e non a fini commerciali.

+ Non inviare query automatizzaldon inviare a Google query automatizzate di alcun tipo. Se stai effettuando delle ricerche nel campo
traduzione automatica, del riconoscimento ottico dei caratteri (OCR) o in altri campi dove necessiti di utilizzare grandi quantita di t
invitiamo a contattarci. Incoraggiamo I'uso dei materiali di pubblico dominio per questi scopi e potremmo esserti di aiuto.

+ Conserva la filigrand.a "filigrana" (watermark) di Google che compare in ciascun file &€ essenziale per informare gli utenti su questo pr
e aiutarli a trovare materiali aggiuntivi tramite Google Ricerca Libri. Non rimuoverla.

+ Fanne un uso legaléndipendentemente dall’utilizzo che ne farai, ricordati che € tua responsabilita accertati di farne un uso legale
dare per scontato che, poiché un libro & di pubblico dominio per gli utenti degli Stati Uniti, sia di pubblico dominio anche per gli ute
altri paesi. | criteri che stabiliscono se un libro & protetto da copyright variano da Paese a Paese e non possiamo offrire indicazic
determinato uso del libro & consentito. Non dare per scontato che poiché un libro compare in Google Ricerca Libri cio significhi c
essere utilizzato in qualsiasi modo e in qualsiasi Paese del mondo. Le sanzioni per le violazioni del copyright possono essere molto

Informazioni su Google Ricerca Libri

La missione di Google € organizzare le informazioni a livello mondiale e renderle universalmente accessibili e fruibili. Google Ricerca Lib
i lettori a scoprire i libri di tutto il mondo e consente ad autori ed editori di raggiungere un pubblico piu ampio. Puoi effettuare una ricerca s
nell’intero testo di questo libro dattp://books.google.com



Digitized by GOOg[C



La presente traduzione, eseguita a Parigi di commissione e con ap-
provazione dell’ Autore, ¢ propricta esclusiva dei coeditori Carlo Turati
di Milano ¢ Dario Giuseppe Rossi di Genova, i quali, in forza di regolarc
contratto stipulato a Parigi i1 27 scttembre 41852, intendono godere del
diritto che accordano le leggi cd i singoli tratlati sulla proprietd letteraria
tra la Francia ¢ gli Stati laliani; riserbandosi il diritto di sequestrare ed
agire contro i contraffattori cd intrddattori di esterc cdiziont.



_’ Y] .' NP, %‘51869
DELEA B

VERA E DELLA FALSA

FILOSOFIA

SHLANO & GENOVA
CARLO TURATI | DARIO €. mOSSS

COEDbITORI

1854



Milano, luglio 1854, |
TIP. TURATI



DELLA VERA

., DELLA FALSA FILOSOFIA

'§ 1. Modo di procedere poco delicato del visconte Vittore di Bo-
nald nella sua lettera al padre Ventura. Inesatlezza dei fatti
coi quali il visconte giustifica questa lettera. Insinuazioni poco
benevoli confutate. Pii a compatirsi il visconte che il padre
Ventura d’essere stato mal servilo dalle sue rimembranze e
dai suot amici.

Parigi, 15 maggio 1852.
Sicnor VISCONTE,

Ln mie prediche della quaresima, che si sono prolungate
fino alla fine del mese scorso, m’hanno talmente sfinito che
ogni sorta di lavoro mi & stato impossibile nei primi giorni .
di questo mese. Cid potra spiegarvi il ritardo di quesva r1-
sposta alla lettera senza data che mi avete fatto I'onore &'in-
dirizzarmi, io credo, verso la metd di aprile. In ogni caso 10

mi consolo col pensiero che voi, signor visconte, per aver

"atteso non avrete nulla perduto.

Io non ebbi cogniziene di questa lettera che per mezzo

de’giornali, a cui avete avuto I'estrema delicatezza d'indi-
Vera e falsa filosofia. 1



6 DELLA VERA
rizzarla direttamente; senza dubbio affinché essa pit sicu-
ramente ¢ con maggiore strepito mi giungesse. Non reste-
rete adunque sorpreso di vedere, per la stessa via della
stampa, quella risposta che a buon dritto la vestra lettera
ripete.

Voi conoscete l¢ disposizioni di alcuni giornali, non molto
benevoli a mio riguardo; dovevate dunque aspettarvi quei
commentari che I'hanno accompagnata, dei quali. io voglio

¢reder ne siate dolente. In quanto a me, io non debbo oc- -

cuparmene, preferendo solamente che la coscienza cattolica
de’loro autori e de’loro lettori decida fino a qual punto
tali commentari sieno giusti, ragionevoli, cristiani, generosi,
francesi, e sopra tutto fino a qual punto abbraccino essi I'in-
teresse della religione. Avrei fatto altrettanto della vostra
lettera, se avessi potuto credervi a livello di coloro ai quali

- vi sicte rivolto per darle la maggiore pubblicita. Riceverete
adunque questa risposta siccome un novello omaggio ch’io
rendo all'importanza della vostra persona ed alle grandi qua-
lita che vi distinguono.

Sul proposito di alcune osservazioni che io ho fatto nel
volume delle mie Conferenze sulla filosofia dell’immortale
autore della Legislazione primitiva, vostro padre, voi mi
dite: « Avrei voluto presentarvi piuttosto alcune osserva-
» zioni su cid che pud stimarsi esagerato cd .inticramente
» inesatto nelle vostre diverse critiche, se non avessi spe-
» rato trovare nella vostra seconda edizione le correzioni o
» almeno le modificazioni che sembravate avermi promesse.
» Ma non essendosi avverata una tale speranza, io non ho
» pilt alcun motivo di-differire la risposta, essendo in qual-
» che modo per me un dovere di pieta filiale. »

Ora in tutto cid non v'¢ punto d’esattezza. Ecco i fatti,
che mi duole trovarmi posto da voi nella necessita di rista-
bilire in tutta la verita-loro, non potendo rimanere, nell’in-
teresse della mia posizione e del mio ministero, sotto l'ac-



E DELLA FALSA' FILOSOFIA 7

cusa, risultante dalle vostre parole, d'cssere uno spirito leg-
giero che non mantiene le sue promesse.

Nel passato settembre, trovandomi a Montpellier, il signor
Gabriele di Bonald, vostro figlio, venne a vedermi in compa-
gnia del suo amico signor Raimondo Thomassy, economista e
letterato distinto e grande cattolico; mostrd egli come gli dis-
pjacesse che, in una nota delle mie Conferenze, sembrava che
avessi avyto I'idea di porre suo avo tra « i filosofi da com-
mmedia. » Io gli feci osservare che una qualificazione di tale
" natura, agli occhi d’ogni ragionevol lettore, non poteva in
modo alcuno riferirsi al grande uomo che nella stessa nota
" io chiamava — ingegno eminente, — filosofo profondo, —
saggio pubblicista, — distinto scrittore, — cattolico sincero
e ferventé, — un VERO Gexto (pag. 136). Cid non ostante, per
far cosa grata al signor Gabriele, io gli promisi che nella se-
conda edizione del mio libro avrei rivolto in modo la frase in-
criminata che qualunque altra significazione, fuori di quella
che avrei voluto darle, divenisse impossi,bile.

Io son siciliano, signor visconte; ed ¢ proprio delle mie abi-
tudini e del mio carattere, allorché¢ faccio una promessa, di
mantenerla. Per la qual cosa questa promessa ebbe suo ef-
fetto, siccome voi stesso avreste potuto convincervene, con-
frontando nelle due edizioni il passo in discorso. Avrei fatto
di pia, sc avessi promesso di vantaggio; e avrei promesso
di piu, se mi avessero pil richiesto. Quel che & certo si &,
che vostro figlio non credette di far altra osservazione su
tutto il resto,né trovo nulla d’esagerato e d’intieramente tre-
satto nelle mie diverse critiche. Egli riconobbe, siccome voi
stesso riconoscete, che il signor di Bonald « non era filosofo
di professione » che anzi dichiard apertamente che « I'avo
suo avea {rattato di filosofia quasi per caso. » Nel che, del
resto, non si & allontanato dall’avviso del venerabile suo
zio, il cardinale arcivescovo di Lione, il quale, incontratomi
nelle sale di monsignor vescovo di Montpellier pochi giorni



8 DELLA VERA
dopo, mi disse, dinanzi a quel degno prelato ed al suo gran
vicario: « Io leggo con vera sodisfazione le vostre Conferen-
» ze. In esse avete trattato severamente mio padre, MA AVETE
» RAGIONE. » In tal modo, la pietd filiale non ha impedito a
quel gran cardinale d’essere giusto, leale ed anco indul-
gente a mio riguardo. Voi avevate di gid conosciuto tutto
cio, ma sembra che lo abbiate dimenticato.

Voi mi compiangete nella vostra lettera « di non essere
» in miglior modo servito dalle mie rimembranze; » e per
consolarmi, aggiungete con affettuosa bonta: « Il tempo af-
» fievolisce la memoria; si é questo uno di quegli oltraggi
» ai quali noi possiamo men facilmente sottrarci. » Cid ¢
vero; e voi stesso ne porgete una prova tanto piu triste,
in quanto che, credo ne converrete, ¢ maggiormente a com-
piangersi colui che dimentica cid che & accaduto in fami-
glia da qualche mese, di quello che perde ci6 che fu detto
gid da trent’anni; se pure & vero ch’io I'abbia dimenticato.

Ma voi portate ancora pit lungi la vostra bonta a mio ri-
guardo, in cid che segue. Dopo aver biasimato «la vivacita
» del mio linguaggio, 'amarezza delle mie espressioni,» avete
la bontd di scusarmi, dicendo: « Dichiarerd frattanto che
» molte cose saranno sfuggite alla vostra penna senza al-
» cuna cattiva volontd. Tutte le lingue, e particolarmente la
lingua francese, hanno tali delicatezze e tali irritabilita,
» che non possono giammai venire esattamente apprezzate
dagli stranieri... Ma voi avete intorno degli amici, degli
» editori affezionati, che potevano rendervi avvisato, e la vo-
» stra seconda edizione attesta chiaramente che poco loro
» costa un tale avvertimento. » Ora, per quanto benevoli sia-
no state le intenzioni che vi hanno ispirato queste parole a
Montpellicr e che le hanno fatte cader dalla vostra penna
senza nessuna catliva volontd, io debbo dirvi, vostro mal-
~ grado, che a Parigi sonosi rinvenute celate in esse insinua-
zioni malevoli fino all’'odio, ingiuste fino alla calunnia.

-

$



E DELLA FALSA FILOSOFIA 9

Nelle parole che io ho sottolineato, perché sottolineate
da voi, é stato notato che, nella vostra idea, i miei amici ed
i miei affezionati editori entrano in qualche partc nella re-
dazione delle mie Conferenze. Ma voi sapete, signor visconte,
in modo da 7on poterne dubitare che, dall’istante in cui
venni in Francia, Iddio, nella misericordia sua, accordommi
la grazia d’esser sufficiente in tutto e per sempre a me stesso,
che in tutto cid che ho predicato o pubblicato, se havvi del
buono devesi a Dio, a Dio solamente, a cui debbo tutta la
mia riconoscenza, e se havvi del cattivo devesi a me, a me
solamente, che debbo esserne responsabile; e che niuna crea-
tura umana v'entra per nulla, non solamente in quanto al
fondamento, ma anche in quanto alla forma; non solamente
in quanto alle idee, ma rispetto ancora alla lingua ed alle
espressioni. Mi ¢ impossibile adunque di spiegare altrimenti
cio che or ora ho letto, se non per un abuso di fiducia del
vostro segretario, che avrd sorpreso la vostra firma, dopo
avere falsato il vostro pensiero; ovvero, per una negligenza
molto colpevole dalla parte de’vostri amici e de’vostri af-
fezionati editori che potevano rendervi avvisato che, scri-
vendo tali linee, voi potevate passare — presso coloro che
non hapno, siccome me, la fortuna di conoscere la schigt-
tezza del vostro cuore e I'altezza de’sentimenti vostri —
per uno di quegli uomini che non credono trovarsi virti e
talenti negli altri, perché essi stessi non posseggono né virtu
né talenti. Ecco il pericolo che avete corso.

Siete adunque molto generoso, signor visconte, in avermi
voluto compiangere perché la mia gente non m’abbia avver-
tito di cid che, nel mio stile, poteva offendere le delicatezze
e le irritabilita della lingua francese. Ma, lo ripeto ancora
una volta, siete ben pitt da compatire voi stesso che la vo-
stra gente non v'abbia reso avvisato che nella vostra lettera
_potevate offendere le delicatezze e le irritabilitd, molto pit
sensibili, della verita, della giustizia e della caritd.



10 DELLA VERA

§ 2. Voci sparse che il vero aulore della leltera indirizzata al
padre Ventura non é il signor di Bonald, ma una societd CAR-
TESIANO-GIANSENISTICA. La circostanza che questa lettera ¢
meno una difesa del signor di Bonald padre che Uapologia del
cartesianismo prova che tali voci non sono prive di fondamento.
Il nuovo Pascal o il novello Arnaldo. Dichiarazione del padre
Ventura, il quale inlende indirizzare le sue riprensioni e le
sue censure non gid al signor di Bonald, ma a quella.socield
che lo avrebbe ingannato. Vantaggi di questa polemica per il
signor di Bonald e per il padre Ventura. E per quest'ultimo
un’occasione di maggiormente sviluppare le sue dottrine filo-
sofiche.

Ricevo nel punto medesimo alcune lettere di Montpellier
che mi annunciano cose molto straordinarie. Secondo esse,
la lettera che voi mi avete diretta, signor visconte, non sa-
rebbe gid 'opera d’una sola persona, ma beosi d’una societa,
la societa cartesiano-giansenista, esistendo ancora, quan-
tunque agonizzante, in cotesta cittd cotanto cattolica, dove
¢ stata la causa primitiva di tutti gli scandali che in que-
sti ultimi tempi ebbero luogo nella vostra insigne diocesi.

Jo non avea a rimproverarmi d’essermi intromesso né
punto né poco negli affari di questa societd. Ma quel poco
successo che, grazie alla benedizione di Dio e all'indulgenza
de’vostri eccellenti concittadini, aveano coronato le fatiche
del mio ministero I'aveano oltre ogni seguo irritata contro
di me. Pei mezzi i pit vili e pit malvagi — perché ogni
settario ¢ altrettanto malvagio che vile, — m’avea essa mosso
alcuni assalti ch’io avea creduto dover disprezzare. Non
avendo potuto nuocermi da vicino, cercava essa I'occasione
di colpirmi da lungi. E questa occasione credé rinvenirla in
quella critica che, per la ragione che quanto prima dird, tes-
ser dovetti sopra alcune dottrine del signor di Bonald: e
tanto maggiormente, in quanto che io mi vidi costretto d’u-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 11
nirvi il nome di Cartesio' e d'indicarvi i pericoli del metodo
suo. La societd, da buona cartesiana, detestava naturalmente
il signor di Bonald e le sue dottrine; ma, nella speranza di
crearmi dei nemici, sarcbbe essa divenuta superiore a tali
rancori, risvegliando in voi l'irritabilita filiale; impegnan-
dovi a vendicar la memoria del vostro illustre genitore e
offrendosi alla circostanza di servir d'ausiliare. Non permet-
tendovi la natura e la moltiplicita delle vostre occupazioni
di trattar da voi solo soggetti filosofici, voi vi sareste con-
fidato alla scienza e alla buona fede di questi strani alleati,
i quali perd non hanno ancora prevato di possedere profon-
damente né I'una.né laltra. Si sarebbero essi incaricati
della compilazione della missiva; e voi, con tutta fiducia fir-
mandola, ne sareste rimaso compiutamente ingannato.

Secondo la stessa corrispondenza, il nuovo Pascal e il
novello Arnaldo — come essi chiamansi modestamente tra
loro — ne sarebbero complici. Pascal in particolare, che, adi-
ratosi contro di voi per una certa frase offensiva sfuggitavi
a suo riguardo, sarebbesi rappattumato, divenendo anzi il vo-.
stro migliore amico, « poscia che voi, colla vostra lettera me-
» ravigliosa, m'avete posto alla ragione. » E Arnaldo avrebbe
a sua volta esclamato: « Chi avrebbe creduto il signor Vittore
. » si forte in filosofia quanto ho mostrato di esserlo in questa
» lettera? Alcuni altri, arbitrantes se obsequium prastare
Deo, avrebbero soggiuntlo che « la vostra lettera é un capo-
» lavoro di logica, di sana educazione e di buone dottrine *. »
Ma in cio che voi leggerete vi sara addimostrato precisamente
il contrario; vi sard provato che in quegli elogi dettati dallo

! L’apologia, per esempio, del metodo cartesiano coridannata a Roma,
¢ dallo slesso Carlesio, di cui il vero Arnaldo dice che « le lettere son
» piene di pelagianismo. » (Lettres de M. Arnauld, lettre 243.) Fa duopu
avverlire cid che un giornale ha detto contro la filosofia di Cartesio, e la
lettera d’un pio e dotto gesuita sullo stesso soggetio. )



12 DELLA VERA

spirito di parte e da ignobili passioni, havvi maggiore adu-
lazione che veritd; ed io voglio credere che voi siete ben
lungi dall’esserne sodisfatto, poiché una tale sodisfazione
non sarebbe vissuta che per lo spazio d’un certo mese.

Io sond ben lontano dal prestare intiera fede a tutti que-
sti romori; ché anzi io voglio credere che Pascal e Arnaldo,
negli clogi che v’hanno indirizzato in questa lettera, mo-
strino a mio riguardo un sentimento di benevolenza. Ma dal
modo con cui vi siete posto a difendere vostro padre, io mi
trovo costretto di crederne qualche cosa. L’autore della let-
tera pone tanto zelo a difendere Cartesio e la sua scuola,
che fa duopo riconoscere che non é tanto un figlio che di-
fende il padre suo, quanto un discepolo che fa I'apologia
del suo maestro; e che non fu gia coll’intenzione di difen-
dere il signor di Bonald che si parlo di Cartesio, ma fu in-
vece con lo scopo di difendere Cartesio che si parlo del si-
gnor di Bonald. Tutta la vostra lettera da un capo all'altro
par pit il panegirico della filosofia di Cartesio che non la
difesa del padre vostro; e per mostrar di non lodare Car-
tesio che mell’interesse del signor di Bonald, gli fate il
grandissimo torto di darlo per cartesiano.

Parra forse ch’io non dovessi porre al chiaro tali romori.
Ma mi ¢ stato impossibile impedirlo; primieramente, nel-
I'interesse della vostra riputazione. Siccome questa rispo-
sta potra porvi, io temo, in una condizione non treppo lu-
singhiera, egli ¢ necessario che si conosca che voi non I’a-
vete personalmente meritata; che non vi trovate in questa
lettera che per un sentimento d’'onorevolc leggerezza onde
si & profittato e di buona fede indegnamente tradita.

La pubblicazione di tali particolaritd porta un qualche
vantaggio ancora per me. Dovendo trattenermi in questa
replica non tanto con voi quanto con una setta, troverommi °
in miglior condizione. Per la qual cosa io dichiaro antici-
patamente che tutto cid che potreste trovarvi disaggrade-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 13

vole, non a voi intendo io d’indirizzarlo, ma a quella scuola
" che, abusando del nome vostro, ¢ venuta ad attaccarmi.

Quest’ultima circostanza, di non avere cioé a rispondere
ad un individuo, ma ad una scuola, mi fard forse perdonare
la lunghezza di questa lettera e le spiegazioni un poco troppo
estese sulle grandi questioni della vera e della falsa filo-
sofia, della vera definizione dell’ womo, dell’ origine delle
idee; nelle quali spiegazioni io non sarei giammai entrato,
se solo da voi personalmente avessi avuto a difendermi. In
tal modo, levandosi la discussione dal terreno dell'interesse
delle persone a[la regione della dottrina e delle idee, forse
non avrd perduto il mio tempo a scrivere punto pit che
altri lo perderanno nel leggermi: Riprendo adunque la vo-
stra lettera al punto ove I'ho lasciata.

§ 3. Il visconte non ha nulla appreso di nuovo al padre Ventura,
additandogli Iabbandono universale della filosofia scolastica nel
decimottavo secolo. In qual modo il padre Ventura avea di gia
dimostrato e ragionato questi fatti nelle sue Conferenze. E falso
che_ il padre Ventura abbia opposto al signor di Bonald padre
d’aver ignorato la scolastica, avendogli apposto solamente d’a-
verla maltrattata senza conoscerla. Gli scolastici mal giudicati
dal signor di Bonald padre. Parte non mollo seria del signor
di Bonald figlio, allorché vuol difendere suo padre d’una ac-
cusa che non gli venne fatta, lasciando sussistere Verrore di
cui viene accusato.

Que’vostri uomini di fiducia non v’hanno in miglior modo
servito nella difesa pel vostro illustre genitore al proposito -
. della « opposizione che, secondo voi, gli ho fatto, d’avere
» dimenticato i lavori degli scolastici. »

Convenendo « ch’io abbia ragione su questo primo punto, »
voi mi volete provare che « da quando la filosofia di Carte-
» sio avea perduto il gusto dello studio degli scolastici, e



1% DELLA VERA

» da quando Fleury erasi beffato de] loro metodo e delle
» sottigliezze loro, non dovea far meraviglia se il signor di
» Bonald, il quale non era né teologo né filosofo di profes-
» sione, non- li avesse studiati. » .

In primo luogo, dimostrando il fattq dell’oblio generale
della filosofia cristiana da Cartesio in poi, voi non avete
nulla appreso di nuovo a colui il quale, in quella parte stessa
del libro che vei criticate, ha scritto cid che segue: « I
» protestantismo nascente trovd un avversario formidabile
» nella filosofia cristiana, di cui sant’Atanasio era stato fon-
» datore, e san Tomaso colui che 1'avea levata al pid alto
» grado di perfezione. » Cid vi spiega quel detto uscito
dalla scuola di Lutero: « Togliete san Tomaso, ed io ridur-
» rovvi al nulla la Chiesa: Tolle Thomam, et Ecclesiam dis-
» sitpabo. » Furono adunque i dottori protestanti che, sotto

"il nome di filosofia scolastica, cominciarono i primi a combat-

tere la vera filosofia cristiana colla bestemmia ¢ la menzo-
gna, colle invettive e il sarcasmo, colla calunnia € il ridicolo.
Sventuratamente un tale linguaggio, penetrato essendo da
per tutto, venne da per tutto adottato e ripetuto; e le dot-
trine filosofiche della riforma rinvennero chi stupidamente
le ripetesse in molte scuole cattoliche che aveano saputo ga-
rantirsi da’suoi errori teologici. In tali scuole cattoliche si
confuse ancora cio ch’erasi convenuto di chiamar gergo sco-
lastico, il linguaggio scolastico, coi principii, colle dot-
trine, colle verita della scienza cristiana... A udir questi no-
velli filosofi ispirati dal protestantismo, gli scolastici, che
aveano battuto le stesse vie calcate da san Bonaventura e da
san Tomaso, altro non erano stati che un muto e vile ar-
mento: Mutum et turpe pecus, il quale, trascinandosi stupi-
damente alla sequela d’Aristotele, avea oscurato-ed avvilito

. la scienza e creato il barbarismo. « Barbari, » ecco la qua-

lificazione che, da quel secolo in poi, si é universalmente ap-
plicata ai filosofi cristiani. Fu rigettata con isdegno questa



E DELLA FALSA FILOSOFIA . 16

cristiana filosofia che avea sviluppato tutto il cristianesimo;
che anzi gli stessi sapienti cattolici parvero averne onta.
Venne chiamata una filosofia servile, perché non era stata
licenziosa. Venne chiamata una filosofia schiava della reli-
gione, perché non si era beffata della religione. Venne chia-
mata una filosofia credula, perché non erasi mostrata scettica.
Venne chiamata una filosofia superstiziosa, perché non era
stata empia. Vennero infine chiamati barbari e ignoranti
quei secoli e quei popoli che I'avean professata, perché questi
. secoli e questi popoli erano stati secoli e popoli di credenti.
Venne riguardato il periode della filosofia scolastica siccome
un’epoca di sonno e._d’ abbandono, totalmente perduta per
lo sviluppo della ragione umana, per il progresso della
scienza: nel mentre che mai, in epoca alcuna, la scienza non
¢ stata piu solida, né I'umana ragione piu possente. Sepa-
rossi la filosofia dalla teologia. Si pretese che la ragione filo-
sofica doveva procedere sola. Venne proclamata la sua as-
soluta indipendenza in filosofia, siccome erasi- proclamata la
sua indipendenza assoluta in religione. Si volle ancora che
la filosofia dovesse giudicar tutto, anche la teologia,invece
di servirsi de’ lumi di questa e di rispettarone I'autoritd. Fon-
dossi un insegnamento filosofico estraneo e affatto indipen-
dente dall'insegnamento cattolico. La filosofia divenne laica,
siccome la letteratura era divenuta profana; e fu convenato
di chiamare questa funesta separazione della scienza- dalla
religione' la grande era del gran pensiero di Lutero, la
grande era dell’ emancipazione dello spmt.o umano. (Con—
ferenza I, §§ 3 e 4.)

“Ora, essendomi espresso in tal modo sul « torto » che voi
stesso deplorate, « su quel torto ch’ebbero i filosofi cattolici
» di dispregiare totalmente gli_scolastici, »-io non poteva-
« meravigliarmi che il signor di Bonald non i avesse stu-
» diati; » e mieno ancora poteva io « fargliene un’opposi-
» zione. » Per la qual cosa non ho gia « opposto al signor di



~

16 DELLA VERA
» Bonald d’avere ignorato la scolastica. » Ho solamente com-
pianto questo fatto siccome una sventura per la scienza;
poiché ecco cid ch’io notai. '

« Il signor di Bonald era certamente un grande ingegno.
Profondamente cattolico e dotato al piu1 alto grado di tutte le
qualita, di tutti i talenti che fanno il vero filosofo, avrebbe
potuto arricchire il suo paese d’'una filosofia solida e vera-
meate cristiana; sembra anzi ch’egli ne avesse il pensiero:
ma avendo posto da un lato, per non aver nulla compreso,
le dottrine scolastiche, troppo abile a distruggere gli etrori
grossolani, nol fu a sufficienza per stabilire la veritd. »
(Conferenza II, nota B.) :

Cid che io ho veramente opposto al signor di Bonald, non
¢ gid d’avere ignorato la scolastica, ma che, avendola per-
fettamente ignorata, come apertamente voi stesso dichiarate,
I'abbia trattata col maggior disprezzo. Ecco le mie parole:
« Egli & a dolersi che il signor di Bonald, malgrado il suo
genio eminentemente cattolico, abbia, egli ancora, fatto
parte di quello spirito d’opposizione, e potrebbe dirsi ancora
di dispregio, contro la filosofia scolastica la quale, in san
Tomaso particolarmente, pud riguardarsi siccome la filosofia
piu favorevole al cattolicesimo. Imperocché ecco cid che il
signor di Bonald si ha lasciato sfuggire dalla penna, d’al-
tra parte si saggia e si moderata, nell’ occasione di parlare
di questa filosofia: « Alcuni spiriti incolti (siccome Alberto
» Magno e san Tomaso!!ll) divennero sagaci come Aristo-
» tele piu ch’essi non sarebbero stati eloquenti come Platone.
» Fu abbracciata siccome metafisica un’ideologia oscura e
» ‘contenziosa. Alcune regole meccaniche dell'arte di' ragio-
» nare fennero il luogo della ragione, e si credette rinve-
» nire, negli universali e nelle categorie, 'universalita delle
» umane cognizioni; la dialettica di Aristotele forni un’ali-
» mento inesausto alle dispute; e questa dialettica era un
» arsenale aperto a tutti i combattimenti. » (Recherches,

-

-

-

»



E DELLA FALSA FILOSOFIA 17

vol. I, pag. 25.) Risulterebbe da cio che gli scolastici non
ragionavano, che non avevano nulla compreso della vera me-
tafisica, e che la loro filosofia non era che un gioco, una
contesa di parole, senza alcun che d’importante e di serio.
La scuola di Lutero non trattd gli scolastici meno vantag-
giosamente. Dal modo adunque con cuine parla é evidente
che il signor di Bonald non ha maggiormente compreso gli
universali e le catégorie che i sedicenti filosofi del secolo
decimottavo, che ne formarono il soggetto de’ loro_ insipidi
scherzi; e che, non altrimenti che questi, ha'egli giudicato
questa filosofia senza conoscerla. Fortunatamente perd il si-
gnor di Bonald, ignorando insieme con questi filosofi lo spi-
rito e le dottrine della filosofia cristiana, non ne divideva
perd le occulte intenzioni e la loro mala fede. Poté adun-
que fare ammenda onorevole di cié che avea detto, con
questa dichiarazione che aggiunge immediatamente su que-
sta grand’ epoca del sapere cattolico: « Cio non ostante pero,
» soggiunge, vuol giustizia si riconosca che la scolastica ha
» dato la sagacita agli spiriti, la precisione alle idee, la
» concisione alle lingue moderne; e Leibnitz, giusto ap-
» prezzatore d’ogni verita, dichiara ch’avvi- sempre dell’oro
» nelle mondiglie della scuola. » In quanto alle mondi-
glie della scuola, cid pud pasearsi a Leibnitz il quale, per
quanto fosse apprezzatore d’ogni merito, ¢id non per-
tanto non era libero affatto dai pregiudizi de’ protestanti.
Ma per un filosofo cattolico come il signor di Bonald la
frase delle mondiglie della scuola di san Tomaso & spinto
troppo oltre. Oh quanto son piacevoli costoro! Parlano di
mondiglie d’una scuola nella quale sono essi stessi con-
vinti di non aver mai posto piede. Non possono adungue
parlarne che per narrazione degli altri. Ma possono forse
i filosofi, sulla narrazione d’ un terzo, giudicare intiera-
mente un’epoca filosofica cost .grande e famosa? (Conferen-
za I, § 4, nota).



18 DELLA VERA

Ora, questo torto ¢ altrettanto grande che fondato. Cio
non ostante voi non avete voluto guardarvi dal difenderne
la memoria del padre vostro; e lasciando da un lato un’op-
posizione ch’io fatto avea realmente, siete andato a difen-
derlo su d’una cosa « d’aver cioé ignorato la scolasiica »
che io non gli aveva opposto. Cid fa venire alla mente quel-
Peroe d’un celebre romanzo il quale, fuggendo da un ne-
mico reale, si procurava altri avversari fantastici solo per
darsi la gloria d'averli combattuti (intendo parlar di coloro
che v’hanno ispirato).

To spero adunque che voi non vorrete prenderc seria-
mente quel complimento che v’é stato rivolto in proposito
‘d’una tale difesa, vale a dire « ch’essa ¢ stata veramente
“ vittoriosa. » Del resto, se pud restarvi alcun dubbio su -tale

riguardo, vi prego di darvi la pena di leggere ancora quelle
due osservazioni ch’io mi credo obbligato di soggiungere,
risguardanti il primo punto della vostra strana apologla

§ 4. Il signor -di Bonald padre vendicato dagli attacchi della
modestia del signor di Bonald figlio, che avea affermato « suo
padre non essere stato filosofo di professione e mon aver vo-
luto comporre alcun trattato filosofico.» Ecomomia. ed-ordine
de’ suoi scritti filosofici. Elogio del suo ammirabile tratiato
sopRA D10. Quanto sarebbe stato egli pits grande se conosciuto.
avesse san Tomaso. ’ .

Per difendere questo amato genitore, — a cui la vostra
famiglia deve in gran parte la sua fama, — per difenderlo
d’aver ignorato la scolastica, voi avete affermato « ch’egli
» mon era filosofo di professione, e che, pitt occupato di
» questioni polmche e d’ordine sociale che di qualun-
» que altra cosa, non discusse, a cosi dire, che per caso
» aleuni punti di filosofia nelle relazioni ch’essi aveano
= cogli errori dominanti. » Ma come mai non vi siete av-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 19

veduto che, giustificando in tal modo uno de’piu grandi sa-
pienti di questo secolo, voi ne oscurate la fama? Ah!in questa
occasione la vostra pietd filiale vi é venuta meno! ovvero vi
ha essa imposto troppa riserva. Permettete adunque ad un
estraneo, il quale sente la stima pit grande e la pia grande
venerazione per I'autore de’vostri giorni, che venga a rin-
nalzarlo e a vendicarlo dagli attacchi di modestia del pro-
prio figlio.

Avendo il signor di Bonald definito la filosofia « la scienza
di Dio, dell’'uvomo. e della societa » ha egli trattato a rovescio
questi gravi soggetti col metodo analitico, rimentando dagli
cffetti alla causa, invece di discendere dalla causa agli ef-
fetti. Nella sua famosa Legislazione primitiva ha trattato
della societd; nel suo.primo volume delle Ricerche filosofi-
che si é occupato dell'vomo; nel secondo volume dell’opere
stessa ha parlato di Dio. Dovendo supporre che voi abbiate
per lo meno letto I'indice delte materie di quest'ultima opera,
io non debbo apprendervi che il primo- volume delle Ricer-
che, quantunque -presenti aleuni vuoti e varie gravi inesat-
tezze sulla ﬁlosoﬁa in generale, sulla definizione dell'uomo -
e sull'origine. delle idee in particolare, si ¢ perd al certo un
trattato completo di psicologia spiritualista,, riducendo al
nulla le ignobili dottrine dell’antico e moderno materialismo;
¢ che.nel secondo volume scontransi alcune' macchie leggierc
su cid.che in questi ultimi tempi si é scritto di megho Fi-
guardo la teologia naturale.

Sotto questi titoli cosi semplici: Della causa primitiva,
— Delle.cause finali, — Della causa seconda, o dell'uomo,
— Degli animali, egli stabilisce sopra basi saldissime Iesi-
stenza e i principali attributi dell’Bssere infinito; fa da tutto
procedere la spiritualita dell'uomo ¢ dalla spiritualitd del-
'uomo la saggezza, la potenza e la bontd di Dio. Esamina
cgli la natura di tutti gli esseri creati, accumula tutti i fe-
nomeni, pone a contribuzione tutte le scienze, ¢ nc trae una



20 ' DELLA VERA

magnifica armonia, un inno'di gloria al Creatore.In quanto
a me io confesso che non ho giammai letto nulla di piu so-
stanziale, di pit profondo, di pit eloquente ed insieme di piu
chiaro e di pit penetrante riguardo alla Divinita, senza fare
eccezione dell’'ammirabile trattato di Fénélon sull’esistenza
di Dio. Si é la forza del ragionamento, la connessione delle
prove, I'altezza delle idee, la novita dei concetti e un'im-
mensa erudizione unita al lenocinio d’uno stile semplice, fa-
cile, netto, preciso, elegante, risplendente dei lumi della
grande verita ch’egli espone, e ricco di tutti i vezzi della
poesia, non uscendo perd giammai dal grave e dal solido
proprio della filosofia.

Oh! se il sig. di Bonald avesse solamente percorso le trenta
questioni che si riferiscono all’'uomo, nella prima parte della
Somma di san Tomaso (dalla questione 75.2 fino alla 103.?);
egli d’'un sentimento cristiano si squisito; egli che seppe
trarre un partito si grande dalle veritd elementari del eri-
stianesimo per portare la luce ne’luoghi pitt profondi della
filosofia; egli che vedeva si giustamente e si lungi allor-
quando dalle porte della Chiesa osservava il mondo; egli si
abile a impadronirsi déi rapporti piu estesi, pid lontani
d’un semplice principio ed anche ¢’una semplice parola dei
Libri Santi; egli il cui cuore era si accorto e I'ingegno si
elevato; egli avrebbe preveduto da lungi e avrebbe inteso
all'istante che la. filosofia cristiana, quale é stata. presentata
" dall’ANGELO DELLA scuora,é uno de’fiori piu belli del cattoli-
cesimo, il cui profumo solleva e nobilita viemaggiormente la
pianta divina che I'ha fatta sbucciare. Egli si sarebbe unito
a san Tomaso, lo aveebbe abbracciato come lo stesso suo
padre, seguito come un discepolo il suo maestro, invece di
sdegnarlo siccome un avversario senza importanza. Sarebbe
divenuto estatico per la glola e per lo stupore dinanzi a
questa filosofia cristiana; si sarebbe nudrito de’suoi prin-
. cipii, fortlﬁcato colle sue dottrine; e venduat.o I'avrebbe dal-



E DELLA FALSA' FILOSOFIA 21

I'insolente dispregio di coloro che la bestemmiano senza
conoscerla: egli sarebbe stato il ristoratore della filosofia .
cristiana nel seeolo decimonono ed il piu grande filosofo
moderno.

Ma qualunque esse siand le desiderate-ed anche le strava-
ganze filosofiche del signor di Bonald, non é men.vero perd
che le sue Ricerche filosofiche, insieme colla Eegislazione
prmztwa, sono un corso completo-di filosofia in cui tutto

,legasi e s’unisce con un ordine meraviglioso, con un’armo-
nia ammirabile, con la giustezza e superioritd del genio. Non
¢ men vero che il signor di Bonald ha passato tutta la sua
vita nel far ricerche e nello spiegare alla méglio possibile le
‘cause di tatti i fenomeni dell’ ordine intellettuale, morale,
po]mco, sociale, il che é veramente filosofare et rerum co-
gnoscere causas: Mi perdonerete adunque se io non parte- -
cipo alla vostra opinione, vale a dire che ‘un tal uomo, I'au-
tore 'di questi libri, « non siasi proposto di redigere un
» trattato-di filosofia, non sia stato filosofo di professione, e
» non abbia diseusso alcuni-punti filosofici che per caso. ».

- hY
§ 5. Confulazione .deu’assefazio(m' dell’ autore della letlera, NoN
. ESSERE NECESSARIO DI STUDIAR LA SCOLASTICA. Questa opinione
prova Vignoranza della filosofia. Che cosa é una filosofia? non
ve ne ha -che una sola vera, siccome- non havvi che una sola
_ vera religione. In che consiste la ﬁlosoﬁa scolastica? Suo punto.
" 'di partenza, suo fondamento, suo melodo, suoi risultati. La
 filosofia scolastica la sola vera, perché la sola uscita dal cri-
stzanesmw . .

Voi non vi mestrate maggiormente. esatto nella verita al-
lorquando, per scusare. il vostro venerato gemtore « d'aver
» ignorato: la scolastica, » aggiungete: « K dunque rlgorosa- ‘
» mente necessario studiare gli scolastici onde pensar giu-
» stamente in filosofia? Egli & utile, egli ¢ senza dubbio

Vera e falsa filosofia. 2



29  .DELLA VERA

» importante di non trascurarli; ma a tutto rigore si puo
» andarme esenti, potendo ricorrere da noi medesimi alle
» stesse sorgenti a cui gli autori del medio evo avevano
- » essi stessi ricarso. » ‘ -
Ora, colui‘che ha dettato queste parole potrebbe far cre-

* dere che né la filosofia in generale né la scolastica in par-
ticolare gli sono troppo famjgliari. Io non intendo dargli
biasimo di cid, siccome non ho intesp di- darlo a suo padre.

Solamente io mi credo in diritto di meravigliarmi, scorgendo
che viene pronunclato con tanta sicurezza un giudizio so-
_pra‘cose di cui non sembra conoscersi che il nome.

-Una filosofia ¢ un’unione di principii, di sistemi, di dot-
trine risguardanti Iesistenza, la natura di Dio, dell’uomo,
dei corpi e delle loro relazioni. La verita & una; solamente .
Ierrore & moltiplice. Per la qual cosa non vi ha che una sola
vera maniera d'intendere Iddio, 'uomo, i corpi; tutte le altre
son false; cioé a dire non havvi che una ‘sola vera filosofia,
come non havvi che una sola vera religione. Imperocché non
tutti i dogmi religiosi sono tante veritd metafisiche; ma,
come notd il de Maistre, « tutte le veritd metafisiche sono
altrettanti dogmi religiosi. » Queste sono cid che san Tomaso
chiama i preamboh della fede, prammbula fidei, avendo
luogo, ancor esse, nel numero delle verita rivelate, e costi-
tuendo il fondamento d’ogni scienza ¢ d'ogni religione.

It primo capitolo tutto intiero del primo volume delle Ri-
cerche non é che un lungo ed eloquente commentario di
questa proposizione: FIN DA TREMILA ANNI #ion furono nel

~ mondo -che false filosofie; la sola vera filosofia, che si é
presentata nel. mondo per la prima volta é quella offerta
dal signor’ di Bonald. Ponendo da yn lato questa straordi-
naria conclusione, di cui quanto prima renderd giustizia,
egli ¢ certo, siccome principio dello stesso signor di Bonald,
non esservi che una sola ﬁlosoﬁa vera, e tutle le altre es-
sere false.



. E DELLA FALSA FILOSOFIA - 23
Per ﬁuegli uomini che abbandonarono I'unico vero cri-
stianesimo ¢ cosa affatto indifferente ch’eglino siansi appresi
piuttosto all’'una che all'altra delle varie sette che si forma-
rono fuori del cattolicesimo. Catvinisti o luterani, quacqueri
o anabattisti, trovansi tutti egua.lmente‘ nel falso; e tutti,
siccome & provato dalla storia del protestantismo, di conse-
guenza in conseguenza, per vie diverse ed anche opposte,
" finiscono col cadere nell’mdcﬂ'erennsmo, vero .scetticismo
nell’ordine religioso. Nel modo istesso per quegli uomini
che abbandonarono la vera filosofia egli ¢.indifferente che
siano-idealisti 0 materialisti; essi trovansi tutti egualmente
nel falsoy e tutti, siccome attesta la storia della filosofia, di
conseguenza in conseguenza, per vie diverse ed anche op-
poste finiscono per cadere nello scettunsmo, vero mdcife-
rentismo nell’ ordine filosofico. .
In materia di religione, l’esseuzmle sta nel professare il
cristianesimo vero; dal momento in cui si abbandona, rigo-
rosamente, secondo Tertulliano, non- si & piu cristiano. Si

heretici sunt, christiani non sunt. Nel modo ‘istésso, in ma-

teria di‘ filosofia, 1’essenziale si & seguire la vera, e dal mo-
mento in cui si trascura, rigorosamente, secondo il signor
di Bonald, non si é piu filosofo. .

_Voi siete adunque. stato troppo solleclto, slgnor vnsconte,
in decldere « non essere Tigorosamente necessario di stu-
» diare gli scolastici per pensare giustamente in filosofia, e
» potersi & futto rigore fare senza della scolastica. » Con

cid voi avete voluto risolvere d’una grande ed immensa que-
stione. Avete. supposto che la scolastica sia una filosofia ar-,

bitraria, incerta, falsa quanto ogni altra filosofia. Poiché
pud dichiararsi in questa sola ipotesi, solamente « che non
» & in alcun modo necessario di studnarla, eche si puo

» passarsene senza alcun inconveniente. « Ma se per caso

la filosofia scolastica fosse vera, se essa fosse la sola vera
filosofia;, voi siete certo che sarebbe rigorosamente neces-



o4 DELLA VERA

sario di studjarla, e che & tutto rigore non potrebbe trascu-

rarsi senza esporsi a cadere nel falso, a « ‘pensar falsamente

in filosofia; » nel modo istesso che, giusta il signor di Bo-

" nald, durante lo spazio di tremila anni'si & sempre rimasto
nél falso, si & sempre falsamente ragionato in filosofia, poi-
ché nessuno erasi giammai avveduto, nessuno aveva giam-

" mai sospettato della filosofia vera, ché il s@nor di Bonald
solo ha finalmente scoperto.

Perdonerete, s1gnor visconte, alla mia pusillenimita se |o
non ho il coraggio di ammettere che, generando ogni reli-
gione necessariamente e avéndo sempre e dovunque gene--
rato una.-filosofia, una lettératura, uvaa ginrisprudenza, un
diritto pubblico, una civiltd insomma a lei propria, il solo
cattolicesimo, quantunque anch’esso abbia generato, siccome
voi stesso non potrete negarlo, una letteratura, 'una giuri-
sprudenza, un diritto pubblico, una civilta tutta sua propria,
non abbia in pari tempo avuto la sua propria filosofia; per-
donerete ‘se non potrd ammettere’ che il cristianesimo, il
quale sotto tutti’ gh aspetti ha cangiato la faccia del mondo,
non I'abbia cangiato ancora sotto I'aspetto filosofico; che,
durante diciotto secoli,-non abbia prodotto una vera filosofia
in armonia cal suo spirito, colle sue dottrine e colle sue isti-
tuzioni, e che questa gloria che lddio ha negato a tutti i
secoli cristiani e a san Tomaso, 1’abbia riservata al secolo
decimonono e al signor.di Bonald.

Io credo adunque, — e spero che voi per cid non ‘me ne
porterete rancore — che il cristianesimo si é permesso di
non attendere la nascita di'vostro padre per dare al mondo
la filosofia di cui abbisognava, una vera filosofia; e che que-
sta filosofia si & quella che voi molto impropriamente chia-
mate « la filosofia del medio evo, la scolastica, » e che io
chiamo, sembrami con pitt fondamnento, FILOSOFIA CRISTIANA.

Coloro che -occupar si vogliono di filosofia senza giusta-
mente conoscere che cosa essa sia, non credono gia che la



E DELLA FALSA FILOSOFIA <. 28

~ filosofia scolastica non consiste negli universali, nelle eatego-
rie, nelle esseitd, nelle quidditd e nei predicati, in una pa-
rola in cid che si convenne di chiamare il gergd dell’ antica
scuola, il quale, del resto, vale altrettanto che il gergo delle
scuole moderne; ma che essa consiste nei principii, nelle dot-
. trine, in un metodo totalmente eristiano, e i cui- risultati,
preziosi per la ragione, sono stati utilissimi al cristianesimo.

Iofatti, i principii o i punti di partenza di questa filoso-
fia sono le idee comuni della ragion generale, Conceptiones
animé; communes-sono le tradizioni, le credenze costanti
universali di tutta l’umamté sono i dogmi e le leggi del
cristianesimo.

La dottrina fondamentale di questa filosofia si é che, es-
sendo Gesi Cristo, secondo san Paolo, il tipo originale del-
I’ uomo, non si pud, non si deve rendersi conto-dell'vomo che
per Gest Cristo; e colla guida di tanta lucela filosofia cristiana
spiegando a sé 'uomo e Dio in Gesi Cristo, pio e voxo, si spie-

g6, coll'uomo che & spirfto e corpo, ogn; spirito ed ogni corpo. :

1l -metodo della filosofia cristiana. ¢ stato una specie di
eclettismo; ma un eclettismo sicuro, solido, felice, che pren-
deya le dottrine cattoliche come pietra di paragone per de-
termi’nage la sua scelta su cio che poteva trovarsi di vero
nei differenti sistemi della scienza umana; ed anche per ¢ ¢id
ora ‘un’ éclettismo ben diverso dall’eclettisme moderno, il
quale, partendo dall'incredulita o dal dubbio assoluto, non
possiede nessuna plet.ra di paragone, nessuna. regola nella
sua-scelta, e non si riduce che a quella dottrina: Che cia-
scuno prenda per vero ¢t che sembragli vero,la quale non
pud giungere che alla tolleranza di tutti gli errori, all’in-

_differenza d’ogni verita, allo scetticismo universale. - .

- La filesofia cristiana ponendosi tra mezzo alle due opi-
nioni estreme che, in tutte le quistionj dell’ordine intel-
lettuale, morale, politico, separano sempre in due grandi
sette opposte i filosofi, la filosofia cristiana, guidata da quella



26 DELLA VERA .
luce che attigneva nel cristianesimo, scieglieva ¢id ch’eravi
di ‘vero in queste estreme opinioni, e, tasciando le false,
componeva il solo e I'unico vero sistema che pud rinvenitsi
in ogni questione, conciliando in tal modo le coritese dei
due partiti e facerido cessare ogni disputa.

Con siffatto metodo questa filosofia del vero mezzo avea
risoluto le.grandi questioni sul criterio della certezza, sul-

-I'origine delle idee, sull'unione dell’anima col corpo, sul-
I'idealismo ed il sensualismo, sul libero arbitrio e la grazia,
sull’ obbedienza e la libertd; e, come lo stesso signor di Bo-
nald ha dichiarato, avea essa riunito i filosofi cristiani in un
simbolo comune di dottrine fondamentali, ammesse da tutti,
rispettate’ universalmente, quantunque lasciasse a tutti li-
berta pi¢na ed intiéra di disputare sul rimanente. Con sif-
fatto mezzo ancora, — il signor di -Bonald lo. confessa —
questa filosofia ha dato la sagacitd alle menti, la_precisione.
alle idee, la concisione alle lingue moderne,” aumentd e
rese vie maggiormente possente la ragione umana, e hel-’
I'ordine d'una pit alta- importanza racchiuse il cristianesimo
tutto intiero con dimostrazioni novelle, con prove d’ogni
sorta, ¢ sviluppollo in tutte,le sue conseguenze piu lan-
tane: cio che gli ha:precurato, vi prego di non dubitdrne,
Podio di tatti gli eretici, gl’insulti di tutti gl’mcredull lo
sdegno di tutti i filosofi nemici di questa religione.

‘A meno |che adunque, traviato da un sentimento troppo
esagerato di pietd fitiale ‘e al rischio di trovarvi solo nella
vostra opinione anche in-mezzo alta propria famiglia, non
vogliate sostenere che, innanzi che vostro pad're degnasse

_ occuparsi per caso di filosofia, il mondo cristiano non avesse
posseduto una vera filosofia, voi siete costretto di conve-
nire che il cristianesimo, prima del signor di Bonald e prima
dello stesso Cartesio, aveva prodotto wuna filosofia vera, e
.che questa & la filosofia cristiana che vien ctnamata scola-
stica. Poiché una filosofia la quale, movendo da prineipii



E DELLA FALSA FILOSOFIA 27

veri, auenen,dosi a vere dottrine, progredendo in un vero
metodo, ha terminato coll’affermazione e col trionfo: del cri-
stianesimo, e_che, per colmo d’onore, é stata pud dirsi la
sorte della Chiesa, scontrando sempre e dovunque per suoi
nemici tutti i nemici della veritd; una tale filosofia, io ri-
peto, non ‘pué essere che la sola e I'unica vera filosofia. Per
conseguenza dovete convenire in pari tempo che. voi non
' vi siete reso conto asufficienza allorché, riconoscendo « es-
" sere utile ed anche importante di non trascurare la scola-
stica » avete affermato « non essere frattanto ngorosanxente
necessario di studiarla per giustamente pensare in filosofia, »

e « che a uutto rigore si pud farnc senza; » imperocché &
la stessa cosa che dire « che si pud pensare rettamente in
filesofia senza avere conoscenza. della vera filosofia; cio¢ a
dire che non importa molto studiare una filosofia che ¢ im-
port.anussma »

§ 6. Samposzzwne inammissibile dell’ autore deflla lettera, « che
< senza Studiare -gli scolastici, si possa aver ricorso alle fomti
'medeszme cui essi attinsero. » Sua confessione « del dorto che
i ¢ avuto dopo Cartesio di abbandonar san Tomaso. » Van-
taggi che la scolaslwa, secondo il signor di Bonald padre, ha
“recato alle scienze ed alla letteratura. Cio di che i grandi
uomini del secolo decimosettimo andarono debitori a questa
filosofia. La sua cadula ha cagionato la decadenza degli studz
_serii ed ha.condotlo il secolo decimottavo.
- L
Quanto a cié che voi aggiungete, per distrazione senza
dubbio, « che pud attignersi da-sé stesso alle medesime fonti
dove gli autori del medio evo avevano esss stessi ricorso, »
non vale certamente la pena che .io me ne occupi; perché
delle dye ipotesi 'una: o voi avete voluto rivelarei comr que-
ste parole il cammino ﬁlosoﬁco che ha segmt.o il signet di
Bonald, ed in tal caso voi non indurrete giammai alcuno a
credere che I'uomo il quale, secondo voi, « non ha avuto



28 DELLA VERA
“» il tempo d’occuparsi degli scolastici, e che ha fatto senzi
» libri ci6 che moltissimi altri forse fatto non avrebbero ¢oi
~ » libri » abbia « ricorso alle fonti medesime da cui cavargno
» gli stessi autori del medio evo; » non darete giamlmi a
credere ad alcuno che 'uomo al quale per le circostanz in-
felici « della fuga e dell’esiglio » non venne fatto di leggere
un solo #n folio, siccome la Somma disan Tomaso, peresem-
pio, abbia ricorso egli stesso ai tanti in folio delle Scritture
sante e de’loro commentari, dei Padri della Chiesa, di Pla-
tone e d’Aristotele, ai quali san Tomaso avea avuto ricorso,
e che sapeva completamente a memoria. Ovvero avete vo-
luto indicare colle stesse parole il cammino che possono ge-
neralmente seguire tutti i filosofi; ed in queste caso mo-
strato una fiducia troppo sincera se credete che i filosofi
dei uostri giorni vogliano porfarsi « ad attignere alle me-
» desime fonti dove gli autori del medio evo ebbero eghno
» stessi ricorso. » Ino[tre, all’eccezione che la Chiesa & in-
fallibile e san Tomaso non lo ¢, ¢id che voi potate in que-
sto luogo, rispetto alla filpsofia, & in .certo modo del pari |
inutile, difficile e funesto che cié che i protestanti ripe-
tono ogni giorno rispetto alla religione: Non ¢ rigorosa- -
mente necessario, dicono anch’essf, di studiare la dottrina
della Chiesa per ben credere in fatto di cristianesimo. St
pud ricorrere da sé stesso alle medesime sorgenti alle quali
ha avuto ricorso la stessa Chiesa. Per la qual cosa il risul-
tato é presso a poco il medesimo. Abbandonando, sotto il
pretesto che si pud ricoriere alle fonti medesimé del eri-
stianesimo, quelle professioni di fede per mezzo delle quali
la Chiesa ha formelato in modo chiaro e preciso le dottrine
 del cristianesimo vero, condannasi.l’'uomo a ricerche immen-
Se, a studi impossibili alla pia gran parte dei cristiani; si
getta in un labirinto inestricabile e finisce con dubitare di
tutto e col perdcrc il cristianesimo. Nel modo stesso, — sotto
colore di andare ad attignere da sé medesumo alle sorgenti



E DELLA FALSA FILOSOFIA 29

stesse della filosofia — ponendo da ufi lato particolarmente
.i lavori di san Tomaso, nei quali quel- grande dottore ha
espresso in un modo chiaro e preeciso i principii e le dot-
trine della vera filosofia, condannasi I'uomo a immense ri-
cerche a studi impossibili alla magglor parte de filosofi, get-
tasi in un labirinto inestricabile, e, come lo stesso signor
di Bonald quanto prima fard conoscere, finisce col dubitare
di tutto e col perdere totalmente la filosofia. :
Avete ragione adupque, signor Visconte, di confessare
» che mal si fece, dopo Cartesio, a non ricercare 1’auto-
» ritd di san Tomaso e di san Bonaventura nelle’ discus-
» sioni puramente filosofiche. » Quella folla maravigliosa,
quella forte famiglia di profondi teelogi, di grandi letterati,
di veri_sapienti i quali, coi loro immensi e meravigliosi la-
vori hanno formato la gloria della Francia nel secolo deci-
mosettimo, io oso affermare essere stati formati dalla sco-
lastica filosofia: I principii e le dottrine scolastiehe aveano
continuato:a fissare la base. dell insegnamento filosofico nei
‘seminari e nei collegi, anche dopo seguita Lirruzione della
filosofia di Cartesio. L’ impulsione possente che gli studi
scolastici aveano impresso agli spiriti dei sapienti cristiani
durd lungo tempo ancora dopo, che quesu studi venaero
abbandonati; siccome una ruota continua a girare per lungo
tempa dopo esser cessata la forza che dato gli avea il mo-
vimento. Erasi. scolastico, dopo ancora che gli scolastici
erano stati dimenticati e che, siccome voi dite, « non veni-
» vano piu citati. » 'Si_fu la scolastica, il signor di Bonald
stesso lo riconosce, « che dette la sagaclul agli spiriti, la
» precisione alle idee, la concisione alle lingue moderne. »
Per la qual cosa, mano mano che per la caduta della scola- -
stica il movimento che gli aveva impresso si rallentava, le
cose e gli uomini serii divenivano piu rari, e si le une come
gli altri- finirono - complutamente nell'Uezio, quel prodigio,
quel mostro di scienza e di letteratura, quella grande ima-



30 DELLA VERA

gine che chiuse la serie luminosa dei grandi uomini del se-
colo decimosettimo *'; gli spiriti divennero meno sagaci, le
idee meno precise, la'lingua stessa subi alterazioni profonde,
e il secolo decimottavo sopraggiunse ben presto col terribile
corteggio della sua dissolutezza, di tutti i suoi. deliri e dei
guasti e delle sventure che ne conseguitarono.

.Ma io m’avvedo in questo momento d’essermi troppo arre-
stato sul primo punto della vostra lettera. Io ve ne dimando
perdono. Cié non ostante, chi ne & la causa, giacché voi avete
avuto I'abilita d’accumulare in poche linee tante inesatte af-
fermazioni che non & cosi facile di' corifutarle come non é fa- -
cile di formolarle? D’altronde, questo modo di rispondervi,
siccome di gid ho notato, reca  un qualche vantaggio nel-
I'interesse delle dottrine. Io continuo adunque sullo stesso
tenore e con le medesime intenzioni.
§ 7. Epilogo della seconda parte della lettera del signor di-Bo-

nald. Tordi ch’egli si fa. Non gli vien tolto nulla col contra-

stargli la gloria d’esser filosofo. Prova. che il padre Ventura
siasi solamente doluto che Pignoranza della scolastica abbia
in qualche modo traviato il signor di Bonald padre, e prova
dell’essere al tutlo falso che il padre Ventura abbiagli rim- -

proverato & aver. sequito UN METODO FONDATO UNICAMENTE
* SULLA RAGIONE . v

- |
La seconda parte della vostra lettera apologetica mi rende
meno ancora imbarazzato che non facesse la prima, la quale

1 1’ UeZio medesimo si rese perfettamente conto essere egli P’ultimo di
quell?épdca di sapienti che andava a moriré, poiché lascio scritto: « Allor-
» ché entrai nella. reglone delle lettere, erano esse-ancora florenti, € vari
+ grandi personaggi ne sostenevano la gloria. lo ho veduto le lettere de-
» clinare e dnstruggersi ﬂnajmenle in una quasn completa decadenza; im-
» ‘perocché oggi io non conosco alcuno che possa chiamarsi veramente sa-
» piente. Posso dire adunque @ aver veduto florire e morire le lettere,
» e che i0 sono a loro sopravissuto. «

,



E DELLA FALSA FILOSOFIA 3

perd, siccome avete veduto, non mi ha gran fatto imbarazzato.
Voi mi fate dir cose che non ho detto; voi attribuite a vo-
stro padre alcune doltrine che non sono sae; voi vi fate il
torto” di far sospettare — il che, almeno per me, & falso
completamente — che voi non comprendete cid che tutti
comprendono, e che avete voluto trattar di filosofia come
se io trattar volessi di medicina: tanto sembrano confuse le
vostre idee e poco filosofico.- il vostro ragionamento. Cio,
del Pesto, non toglie nulla alla vostra riputazione. Allorché
si ha la gloria d’aver tradotto le Bucoliche di Virgilio, d’es-
sere un gran pubbllctst,a ed un abile amministratore; si pud,
mi sembra, far di meno della gloria, oggi assai poco glo-
riosa, d’esser filosofo. , -

Voi m’accusate « d’avére in secondo luogo opposto al si-
» goor di Bonald di seguire un metodo di filosofia che pog-
» gia_unicamente sulla ragioné, ch’io chiamo inquisitiva,
» invece del metodo dimostrativo, che mi sembra ‘il solo.le-
» gittimo, poiché il punto da cui muove sta neHa fede. »
Ma quando mai e dove feci una tale osservazioné al signor
di Bonald? Quando e dove parlai del metodo del signor di
Bonald e dissi che questo metodo poggia unicamente sulla
ragione? lo vi prego di volermelo indicare, poiché ignoro
‘affatto d’aver giammai detto num di simile.

Queste vostre parqle, ch'io ho trascritto, non possono ri-
portarsi che alla nota A della mia' seconda Conferenza. Ma
in tale nota che porta il titolo I filosofi presuntuosi, dopo
aver riprovato nelle persone di Wolff e dj Cartesio.I'or-
gogliosa pretensione di alcuni filosofi d’essersi attribuita la
missione d'illuminare intieramente colla loro filosefia il ¢z-
NERE UMANO, ecco cid che dissi sull’autore della Legislazione
primitiva: « Era glorm nostri_ecco nello stesso signor vi-
sconle di Bonald un’ altro’ benefattore di queste povero ge-
nere umano, pel quale sempre la filosofia tanto s'interessd,
senza ch’esso per cid sia mai stato pid istruito né ‘pitt fe-

\



- 32 DELLA VERA
lices ecco, io dico, il signor di Bonald venire anch’egli ad
offrire, colla stessa .presunzione di Wolff e di Cartesio, una
novella filosofia: « Fin da tremila anni, dice egli, da che
» gli uomlm cercano, coi soli lumz della ragione, i prin-
cipii delle loro cognizioni, le regole de’loro giudizii, il
fondamento de loro doveri, in una parola, la scienza e
la saggezza, vi ebber sempre, su questi grandi oggetti,
» altrettanti sistemi che sapienti, altrettanta incertezza che
sistemi. La diversitd delle dottrine, di secolo in secolo,
non ha fatto che accrescere il numero de’'maestri e il pro-
» gresso delle cognizioni; e 'Europa che: oggi possiede bi-
blioteche intiere di. scritti filosofici, che conta  altret-
tanti filosofi che scrittoriy povera in mezzo a tante ric-
» chezze, e con tante guide incerta del suo cammino, aT-
TENDE ANCORA UNA FILOSOFIA. » (Recherches, vol. I, cap. 1.)
E dopo una tale introduzione, la quale sembrerebbe sugge-,
rita da un filosofo protestante, tanto possicde quello spirito
di leggerezm e di dispregio per ogni filosofia che era pre-
ceduto da tremila anni, il signor di Bonald passa in ri-
vista tutte le scuole filosofiche da Talete fino a Kant, com-
prese ancora tutte le scuole cristiane, da Clemente ales-
sandrino fino a san Tomaso, e pronuncia con imperturba-
bile tranquillita che da per tutto e sempre non vi ebbe che
ignoranza e incertezza riguardo ai principii di -filosofia.
Viene egli a proporre, nei termini seguenti, il suo rimedio
prodigioso che dcvc'guarire il mondo filosofico da tutti i
suoi mali: « Ma oramai non si parli piu dell’incertezza e
» delle contradizioni dei diversi sistemi filosofici. Procuria- -
» mo ora, se fosse possibilc, di rinvenire ngi fatti pubblici
» un fondamento alle ricerche filosofiche PIU SOLIDO DI
» QUELLO' CHE -FINO AL PRESENTE SI E AVUTO NELLE
» OPINIONI PERSONALL Su questo ‘pensiero adunque jo 0so
" » chiamar I'attenzione di tutti gli spiriti. Piuttosto.che
» farne loro proposta,io vengo a consultarli sulle mie pro-
» prie idec. » (Recherches, tom. I, cap. 1.)

3.

<

R

<

2

s

3!

<

o

<

R e

g

'
3.

<

2

<



-~

~ E DELLA FALSA FILOSOFIA - 33

» Per la qual cosa, continuai, il signor di Bonald, quello
ingegno st elevalo, quél filosofo si profomlo, quel pubblz-
cista si dotlo, quello” scrittore cosi distinto, quel cattolico
cost sincero e ‘cosi fervente, non si & per nulla avveduto che
tra la filosdfia pagana de’ tempi antichi e la filosofia pro-
testante de’ tempi moderni, v'ebbe una' filosofia totalmente
cattolica. Egli ha sormontatd,.d’uno slancio, i quattordici
secoli di' questa filosofia, durante i quali, progredendo sulle
tracce degli Origeni, degli Atanasi, ‘degli Agostini, dei
Boezi, dei Cassiodori, degli Anselmi, dcn Pier Lombardi,
degli Alberti Magm , dei Tomasi; — sommi genii. del

" mondo cristiano, — i filosofi avevano cercato-e rinvenuto

per mezzo de’ lumi délla ragione rischinrata della fede,
il principio delle umane cognizioni, I'aveano sv:luppato in
tutte le sue conseguenze e avevano posseduto la seienza
senza perdere la ragione. Il signor di'Bonald, insicme con
Wolff e Cartesuo, non vide che, durante quel tempo, non
v’ebbe tra i saplenu cristiani che uno stesso sustgma, un
simbolo istesso, una medesima conoscenza ed una certezza:
medesima sulle grandi verita che importa maggiormente di
conoscere al genere umano; non 'v'ebbe ehe una filosofia
vera, comprendente tutti i germi, tutte le ragioni del vero
sviluppe, del vero piogresso, del vero incivilimento della
societd moderna. E quantunque nelle parole che abbiamo
letto, cosi misurpate e cosi modeste — ESSENDO' LA MO-
DESTIA UNO DE' “CARATTERI DEL GENIO — non & men
vero perd che.il signor di Bonald si & posto, egli ancora}
come il primo filosofo che, dopo tremila anni di vani sforzi,

-d'inutili tentativi, abbia finalmente scoperto agli ‘uomini, -

nel fatto del lmguagglo che Iddio loro dond, abbia sco-
perto il vero principio delle. loro cogmzz’oni ‘Ia’ vera re-
gola dei loro giudizi, il vero fondamento de’ loro doveri;
abbia fatto presente al mondo della vera saggezza scono-
sciuta dal mondo fino a lut, e sia veputs




3k DELLA VERA

ropa si povera, in mezzo a tante rwchezze dotandola

d’una vera filosofia. :

.» Ora, allorquando si’é¢ veduto uno spirito cosi solido e cosi
cristiano coge. il signor di Bonald, darsi, egli ancora, una tale
importanza, che sarebbe ridicola se non movesse a compas-
sione, non si ha alcun dritto di maravigliarsi che ALTRI
meno cristiani e meno forti abbiano fatto altrettanto, in
conseguenza d’aver sconosciuto la filosofia dimostrativa, e
di non aver considerato, siccome la sola e vera filosofia, che
la filosofia inquisitva, quest'ultima filosofia tante volte fatta’
e sempre @ rifarsi da tremila anni. » (Conferenze, vol. I,

peg. 137.)

- 'Questo passo, come chlaramente vedetc, sxgnor visconte,
¢ una novella manifestazione delle mie lagnanze — e non
gid de’ miei. rimprocci — che abbia cioé il signor di Bo-
vald ignorato la filosofia cristiana. Questo passaggio for-
mante pdarte delle mie osservazioni sui filosofi presuntuosi
si é una novella. prova dei traviamenti in cui cadono e del

‘ridicolo in cui.si perdono.i filosofi, anché i piu saggi ed i
pitl cristiani alloraquando dindenticano o trascurano la filo-
sofia.nata dal cristianesimo; non vi- ha perd una parola, una
sola parola che possa autorizzarvi a dire aver io rimproc-
ciato al signor:di Bonald un metodo di filosofia che appog-

" giasi unicamente alla ragione. Non trattasi pit adunque
in~questo luogo né del metodo del signor di Bonald, né del
vostro che vi é tanto proprio, signor visconte, e-che io mi

_troverei assai imbarazzato se avessi a definirlo.

Cip che avreste poluto ripvenire in questo passo io lo
ripeto, si é solamente il cordoglio che il signor di Bonald
abbia, egli ancora, scelto un principio falso e funesto..Avete
scorto di gid come o abbia distinto sul proposito della filo-
sofia cristiana, i suoi principii, ovvero il suo punto da cui
muovere, dal suo fondamento, dal suo metodo, da’ sudi ri-
sultati. Ed effipehé voi non possiate dire che ora solamente



-

E DELLA FALSA FILOSOFIA - 35

s'inventi da me questa dlstmzlone ncll'interesse della mia
causa, vi prego di percorrere la seconda parte della mia se-
conda conferenza, dove troverete ch’io tratto in quattro
~ diversi punti: 1.° dei principii; 2.° del fondangento; 3.° del
mETODO, ¢ 4° finalmente dei risultati della filosofia dei- secoli
cristiani. Ma ho io forse bisogno di rammentarvi che ‘la pa-
rola metodo significa cammino, e che il principio d’una
filosofia ¢ tanto il suo metodo, quanto il vestro castello &
la strada che voi seguite uscendo dalla vestra dimora? Ho
bisogno io forse .di rammentarvi che la'stessa filosofia pud
adottare metodi differenti, o T analitieo o il smtenco,
Pelettico, e che, al contrario, diverse filosofie possono se-
guire uno stesso metddo; precisamente come varii indivi-
dui, uscendo da un luogo ;stesso, possono”prendere varie
strade diverse, e, al contrario, varii individui, uscendo da -
luoghi diversi, possono prendere la medesima strada. Cid
¢ si chiaro che non mi ¢é dato a comprendere come mai
voi, mente si netta e si precisa, abbiate potuto confondere .
cose cosi separate. Ma ¢ cid forse accaduto perché, non po-
~ tendo giustificare vostro padre del torto ch’egli-realmente
. si & fatto, dandosi siccome Uinventore della vera filosofia,
dopo tremila anni d’inutili ricerche per parte di tutti i
~ filosofi, abbiate @refento difenderlo sul térreno del metodo
.suo, dove da alcuno, e molto meno da me, egli ¢ mai stato
attaccato. Imperocché, ancora una volta, sembra che, in
questa sventurata discussione, sia questo un parlito.da voi
preso, di attribuirmi accuse ch’io non. ho mai avuto l'idea
di fare al signor di Bonald, e di difenderlo da esse alla me-
glio che potete, quando non vi -ha mezzo di difenderlo dalle
accuse che realmente gli ho fatto. Questo si & il vostrome-
todo, o piuttosto il mctodo di eoloro che vi fanno parlare.



36 ' DELLA VERA
'§ 8. Due nuovi atlacchi totalmente gratuiti del signor di Bo-
nald figlio, contro il padre Ventura. Prova che questi avea in
fatti chiar@mente definito cid che inlende per FILOSOFIA DIMO-
STRATIVA. Falso ragionamento dell’autore della lettera. Féné-
.. lon non ha\ seguito la ﬁlosoﬁa momsmn di Cartesio.

Ma sembra perd che vi smte avveduto ancor voi che que-
sto terreno non era solido a sufficienza per continuare il
vostro sistema di ‘difesa; e da abile generale, voi lo avete
cangiato in sistema d'attacco, venendo ad oppormi 1.° non
aver jo troppo chiaramente definito la filosofia dimostratica
e 2.° che, in ogni caso, questa filosofia non ¢ una filosofia.
Quesn attacchi, secondo il'mio modo di vedere, sono gravie
si oppongono alla base medesima del sistema dellc mie.Con-
ferenze. Voi non troverete adunque vrraglonevole\ch’lo mi
difenda. . v -

In primp luogo mi dite: « Quello che pone nell’ lmbarazzo
» tutto cid sié T'aver trascurato di definire con precisione
» cid‘che intendete per filosofia dimostrativa.

Ma se vi foste dato_la pena di leggere solariente il ‘primo
paragrafo della mia seconda conferenza, voi avreste trovato
* le parole seguenn « Un de’ Bilosofi del secolo decimosettimo -
(Loke) fece un’ .importante osservazlone, allorché disse che
altra cosa si & di voler scoprire. per mezzo della rifles-
sione una verztd nascosta, ed altra cosa il rendersi conto
e procurarsi la prova d’una’ veritd comosciuta. » In que-
ste due parole coptiensi la storia compiuta della filosofia,
dall’ origine del mondo fino a’ nostri giorni. Poiché la fi-
losofia altro non é che: lo studio di scoprire le veritd na-
scoste, ovvero o studio di sviluppare le veritd comosciute,
e di applicdrle alla perfezione dell’yomo e al bene della
societa. La filosofia adunque — mi si permetta questa pa-
rola — non ¢ stata che ingquisitiva o dimostrativa.



, E DELLA FALSA FILOSOFIA 37
» La filosofia inquisitiva ba rigettato ogni veritd che non
era invenzion sua; la filosofia dimostrativa ha_raccolto
con ognt cura la verita ovzmque essa Uha rinvenuta.... La
filosofia inquisitiva non ¢ in fondo che la ragione dell’'uomo
senza alcun’ freno, che non riconosce alcuna legge, non
rispetta alcuna autoritd, e pone Dio stesso da un lato al-
“lorché trattasi di credenze e di veritd. Si é I'indipendenza
assoluta della ragione, si & la liberta del pensare spinta
fino alla licenza, vorrei dire fino al delirio. La filosofie di-
mostrativa, al corctrarz‘d, non é in sostanza che la ragione
delluwomo, che accetta un freno, chericonosce alcune leggi,
che rispetta Vautoritd della religione e di tutto cié che
san Tomaso chiama le CONCEZIONI COMUNI @ tutli GL1 UOMINI.
Si é la ragione che ama sottomettersi a Dio, dipendere da
. Dio, e a non usare di sua libertd che eniro quei confini
che Iddio le ha segnati. '
» La filosofia inquisitiva prende il punto da cui muovere
dal dubbio; la filosofia dimostrativa dalla fede. La ﬁloso-
~fia inquisitiva appoggiasi sulla parola ‘dell’'uomo, e ne vasu- -
. perba; la filosofia dimostrativa appoggiast. .sulla parola di
Dio, e ne va gloriosa. Tale si & la filosofia che la ragione
cattolica’ ha stabilito fino dai primi tempi del cristianesi-
mo. » (Conferenze, vol..1, pag. 97-99.) ' L
‘Non ¢ forse cié chiarissimo, sngnor visconte ? lnvece di
una, voi trovate in questo luogo dieci definizioni precise
della filosofia dimostrativa. Ma io non mi sono contentato di
¢id, ed ho voluto aggiungere alla pagina che ora vi ho pre-
sentato la nota’ seguente. « Nell'investigazione della verita
- si pud procedere o dall’incognito al conosciuto, avvero dal
conosciuto all'incognito; si pud procedere o secondo il prin-
cipio che la ragione deve trovar da sé stessa cid ch’essa
deve riguardare siccome vero, o giusta il principio che la
ragione deve hmttarsz a render conto ¢ a DIMOSTRARE @& ¢
8tessa e agli altri la veritda d’altra parte conosciuta.

Vera e falsa filosofia. - ) 3



38 - DELLA VERA

_« E cosa molto strana e reca moltissima meraviglia come
intelletti che hanno. fatto un uso si grande di riflessione
non abbiano riflettuto che, ammettendo pure che la filoso-
fia non sia che lo studio della veritd, siccome si danno due
modi differenti per questo studio, v'hanno e debbono avervi
due specie ben differenti di filosofia: I'una (la filosofia in-
quisitiva) che & lo studio di rinvenire tutte le veritd in
forza delle fabolta dell'womo solo; I'altra (la filosofia dimo-
strativa) che & 1o STUDIO DI CONOSCERE IN MIGLIOR MODO E PIV
INTIMAMENTE D1 I\ENDFR PIU CHIARE DI CONBERMARE CON ARGO-
'MENTI PRESI DA OGNI PARTE LE VERITA' INSEGNATE DALLA RELI-
GIONE OVVERO DALLE 'rnADgzldnl umiversaLl. » (Pag. 97.)

Ora che dite voi di queste tre ultime linee? Nonv conten-
gono forse una definizione chiara e precisa della filosofia

- dimostrativa? - : )

0O voi adunque non avete lette queste pagine prima d’op-
pormi, « aver io trascurato di definire con precisione cid
che intendo per filosofia dimostrativa, » ed in tal caso voi
non siete stato singolarmente giusto; o voi le avete lette,
¢ non visono bastate, ed in tal caso, fa duopo convenire
che in materia di chiarezza e di precisione voi siete molto
difficile.- ben inteso riguardo agli altri; imperciocché, per
voi particolarmente, sembra che non vi mettiate la pit
grande importanza: atteso la seconda opposizione che- voi
cominciate a rivolgermi colle parole seguenti-

« Voi dite della prima (della filosofia inquisitiva) ch’essa
» & senza base e che rimarrd sempre priva di risultati. Cid
» non ostante perd questa filosofia (U'inquisitiva) si era quella
» di Cartesio, di Leibnitz, di Fénélon e di molti altri. »
Molto singolare mi sembra questo modo di ragionare. Per

* quale ragione, signor visconte, per essere stata la filosofia

inquisitiva, secondo la vostra opinione, la filosofia di Car-
tesio, di Leibnitz e di Fénélon, ne viene di conseguenza
ch'io abbia avuto torto nel dire ch'essa & senza base e che

K]



-

E DELLA FALSA FILOSOFIA ; 39
sara priva di risultati? Forse che una filosofia non pus es-
sere senza base e senza risultati per la ragnone solamente
d’cssere stata quelladi Cartesio, di Leibnitz e di Fénélon?
Del resto noi vedremo quante prima quali siano state, se-
condo I'opinione dello stesso signor di Bonald, le basi ed i
risultati della filosofia di Cartesio e di Leibnitz. In quanto
a Fénélon, avendo egli dimostrato in maniera trionfante
per mezzo del ragionamento, l’esnstenza, Ie perfezlom di’

Dio e la creazione del mondo, s’ inganna akamente colui che

volesse far credere aver egli seguito In filosofia inquisitiva

" +di Cartesio, col quale, non ostante rendesse giustizia all’in-

gegno di lui, sembra aver voluto sempre schivare qualun-
que specie dir eompllclt& !

§ 9. Nuove strane asserzioni del signor -visconte. Gran confu-
sione di linguaggio e d’idee. Il padre Ventura non ha detto
cid che gli si fa dire in tali asserzioni. Quale sia la _flosofia
di cui'il padre Ventura ha asserito; sequendo. san Padlo, es-
‘Sere SENZA BASE E PRIVA DI RISULTATL. La filosofia difesa dal
‘signor visconte ¢ il RAZIONALISMO puro. Sorpresa-e scandalo

- cagionati da tale dzfesa

‘Ma ecco che seguond, dalla parte vostra, novelle asserzioni,
ancora pn) strane delle prime. « Non mi edato a compren-

-» dere, mio reverendo padre, come voi possiate asserire

» che un metodo il quale poggia sopra una veritd presa
» dalla luce naturale della rag:one sia senza base e senza
» risultati. Non ¢ forse un negare I’ intelligenza e le regole
» naturali di logica che .lrovansi in noi? Se non pud spe-
» rarsn ‘di rinvenir-la certezza né nel primo principio dato
». dalla ragione, né nelle conséguenze che se ne deducono, a

» chesi riduce adunque la facoltd di ragionare che il Crea-
» tore ha dato all'womo; e che é il suo attributo distintivo ?

! Leggasi la seconda _dellé sue Lettres sur la Religion.

\



40 DELLA VERA

» La scienza non sarebbe che una vana parola. Ma la cosa
» ben altrimenti: la sua certezza trovasi nella luce naturale, -
» siccome la certezza della fede trovasi nella luce soprana- -
» turale Si pud adunque sempre giungere alla scienza, ciod
» & dire a un risultato certo partendo da un primo prin-
» cipio d’evidenza naturale e ragionando come si deve.
» Giammal in filosofia non & stato seguito altro metodo. »
Vi dolete adunque, signor visconte, che non vi ¢ dato
di comprendere come io abbia potuto asserire certe cose. Me
ne dispiace, ma non é mia la colpa, ve pe assicuro. Come
voi stesso avrete potuto convincervene dalle citazioni che
poco innanzi vi ho addotto, ho precurato ogni miglior modo
d’esprimermi colla maggior chiarezza possibile. Se non vi
~ sono riuscito, € stato forse perché, straniero, non mié dato
apprezzare tuite le delicatezze della lingua francese. Ma
permettetemi, signor visconte, di dolermi io. pure di non
aver nulla compreso nel vostre brano che ho trascritto in
fronte di questo paragrafo. Cid forse sara ancora avvenuto
perché io non comprendo a sufficienza la vostra lingua. Ma,
qualunque siasi la causa, io vi confessq che pon ho giammai
letto (e potete credermi che ho letto moltissimo) un periodo
cosi intralciato, cosi disunito, maggiormente ripieno di non-
sens, ovvero di sentimenti che ‘mi sembrano falsi. Voi avete
voluto abbracciar troppe cose nel tempo medesimo; avete
voluto confondere insieme in dieci lineé I'intelligenza e la
mgzone, le regole deua logica e il criterio della certezza,
Vevidenza e il ragwnamento, la Tuce naturale e la luce 80~
pranaturale, la teologiq e la filosofia, la scienza e la fede,
cid 'non ostante, avendo voluto esser conciso, siete divenuto
oscuro. Cid-accadde sovente anche ai pit grandi scrittori :
Brevis esse laboro, obscurus fio. Io non dispero tuttavna di
réndervi intelligibile a voi. medesimo. .
. Voi mi dite: % -Non mi ¢ dato a comprendere, mio reve-
» rendo padre, come voi possiate aver detto che un metodo

3



s

E DicL[.A PALSA FILOSOFIA. ]

» il ‘quale’ fondasi sopra ‘'una veriti presa dalla luce natu-
» rale della ragione sia senza base e senza risullati. » Cid
é ben naturale, mio illustre visconte; poiché non ho mai
detto nulla che somigli ad una tale proposizione. In siffatte
materie il mio lmguagglo di straniero puo forse non mo-
strarsi completamente ‘francese, mad almeno esso ¢ tenuto
per filosofico alquanto, nel mentre che voi mi fate parlare
siccome uno scolaro. Giacché adunqu«; io non ho mai par-
lato in tal modo, e vi sfido di provarmi il contrario, eglié
ben naturale che voi non mi abbiate compreso; poiché non
si comprende cid che non é stato mai detto.

“To asserii, siccome gia ho ripetuto; che una filosofia la
quale rigetta ogné veritd che non & stata invenzione sua;
una filosofia che non accetta alcun freno, che non riconosce
alcuna legge, che non rispetta alcuna autoritd, che pone
da un lato Iddio stesso allorché trattasi di credenza-e di veri-
td; una filosofia che si fonda sull’indz'péndenza assoluta della -
ragione, sulla liberta di pensare spinta fino alla.licenza, &
dissi anche fino al delirio; una filosofia chaltro non ¢é che
lo studio di trovar oem veritd coll’ajuito dellé sue facoltd
~ umane, e che ha per principio chie la ragione deve rinve-

nir da sé stessa cid che deve risguardare siccome vero; una
filosofia in una parola che prenda le sue mosse dal dubbio,
_ echeio chiamo -filosofia inquisitiva, é una filosofia’ senza
base e senza risulta'memt. Ecco cié ch’io dissi, € questo,
linguaggio sembrami molto diverso da quel che voi mi at-
tribuite, ¢ dal commentario che vi avete aggiunto.

Ora, sembrami che questo modo di spiegarmi sulla falsa -
filosofia vi sia spiaciuto; vi abbia mosso a stupore, scandalez-
zato. Ne sono dolente, ma in primd luogo fu san Paolo, il quale ‘
_ -avendo esclamato: « I Greci cercano la saggezza e sono in-
vece divenuti pazzi: Greeci sapumtzam queerunt, et stulti
facti sunt (Rom.-1); e altrove: « Essi apprendono sempre
senza agglungere giammai alla scienza della veritd: Semper

7



5

42 DELLA VERA )

discentes, et numquam ad scientiam verilatis perveniénles
(I Tim.); » fu san Paolo, io dico, il quale mi ha insegnato
di chiamare inquisitiva ( querunt) la falsa filosofia, e che
questa filosofia & senza base e senza risultamenti.

In secondo luogo, questa falsa filosofia, rappresentata e
definita come ho fatto io, si‘¢ semplwemente il razipnali-
smo e null’altro che il razionalismo, siccome voi stesso po-
tete convincervene, confrontando i termini ne’ quali ho par-
lato della filosofia #pquisitiva co’ termini ne’quali jl razio-
nalismo. si ¢-espresso esso medesimo negli scritti de’suoi
partigiani Ora in tutte le mie prediche, in tutti i miei scritti,
il mio scope ¢ di. combattere il razionalismo, quel grande
traviamento della scienza filosofica, quel gran nemico del
cattolicesimo, quella sorgente avvelenata di tutti gli errori,
quella estinzione completa dogni scienza, d’ogni filosofia,
d’ogni verita. Come adunque voi potete maravigliare, po-
tete scandalezzarvi che, facendo ‘allusjone al razionalismo,
io 'abbia chiamato una filosofia ‘senza base e senza risul-
tati? In verita, sono anzi io che debbo maravigliarmi della
vostra maraviglia e scandalezzarmi del vostro scandalo!-

Ma io voglio andare ancora ‘pid lungi per gmstlﬁcare la
mia sorpresa ed il mio scandalo. Questa filosofia che voi vo-
lete opporre alla mia, questa filosofia, che poggia esclusi-
vamente sulle veritd prese dalla luce naturale della ra-

_giome; que)stsi filosofia la quale, sotto il pretesto di non ne-
gare Uintelligenza e quelle regole di logica che sono in noi,
e di rispettare la facolta di ragionare che il Creatore ha
dato all’'uomo, e che é suo attributo distintivo, non vuol .
trovare la certezza che -nel primo principio dato dallara-
gione e nelle conseguenze che se ne deducono; questa filo- ,
sofia, senza la quale voi dite che la scienza non sarebbe che
una vana parola, che ha la sua certezza nella luce natu--
‘rale, e per mezzo della. quale voi sostenete potersi ragio-
nare, giungere alla scienza, cioé a dire a un risultato



t

E DELLA FALSA FILOSOFIA 43
certo, che mbve da un primo principio d’evidenza natu-
rale, e che ragiona come si deves questa filosofia di cui vi
moStmte il campione e il panegirista, e che volete rivendi-
care pel vostro onorevole padre, il quale non ha mai pen-
sato d'aver seguito una simile filosofia, questa ﬁlosoﬁa essa
ancora ha I'aspetto del razionalismo, che anzi essa & il ra-
zionalismo puro e semplice ; poiché i razionalisti non dicono
né pitu né meno di cid, né pretendono di vantaggio.

Mi permetterete adunque ancora una volta di mostrarmi
sorpreso della vostra sorpresa e di scandalezzarmi del vostro
scandalo, scorgendo che, per mezzo di questa sorpresa e di
questo scandalo, voi, si cattolico, vi ponete, senza addarvene,
come l'ausiliare del razionalismo, come colni che viene a pro-
curargli un novello appoggio, del quale ne andra contem.o,
ma non gm molto orgoghoso, ve ne assicuro.

§ 10. Il signor di Bonald figlio confutato da suo padre. Magni-
fico brano di quest'ultimo, provante che la filosofia INQUISITIVA,
come il padre Ventura ha detlo, non ha né base né risultati,
e che la filosofia DIMOSTRATIVA é la sola vera filosofia.

Io voglio pero citarvi un ‘autore che voi non potrete ri-
cusarmi; 1o stesso sugnor di Bonald vostro _padre. I8 -sono
persuaso che rimarrete sorpreso e che avrete rossore d’a-
vere seritto cid che vi é stato suggerito, paragonandolo con
cio che ba lasciato scritto egli stesso per opporsi anticipata-
mente a questa filosofia della persona, a questa filosofia del-
I'interno, la quale, isolandosi da tutte le credenze sociali, da
tutte. le tradizioni, si smnge entro i confini della ragione,
della luce ¢ del principio dell'evidenza mdwcdualc a que-
 sta filosofia che voi celebrate con tanta sicurezza e intre-
pidita, siccome la vera filosofia. Io vi prego. adunque di vo-
lere scorrere il prlmo capitolo del volume primo delle sue
Ricerche, e trovereie in esso riflessioni nelle quali si resta



T

Y DELLA VERA

in dubbio qual cosa ammirar, di vantaggio, se la sohdll,é del
pensiero ovvero la grazia,delle espressioni. Sara curioso in
vero di scorgere lo stesso signor di Bonald difendersi dagli
assalti mossigli dallo stesso suo figlio nel volerlo difendere.

»

k2

»

»

b}

<

B2

3

-
<

N

-
M

-
<

M

-
M

-
<

R

s

<

« Noi ricerchiamo il principio delle niostre cognizioni nelle
nostre idee e nelle nostre sensazioni; ma queste-idee e
queste sensazioni sono not stessi che pensiamo e che
sentiamo. Noi giudichiamo adunque delle nostre idee e
delle nostre sensazioni colle medesime nostre idee e colle
medesime nostre sensazioni, e non abbiamo per .discer-
nere, per distinguere e per classificare le diverse opera-
zioni del nostro spirito sulle idee e sulle sensazioni che
la nostr’anima, il nostro spirito che le riceve, o piutto-
sto che ¢ egli stesso si le une e si le altre. Ma il nostro
spirito non ¢ che un istromento che ci ¢ stato dato per
conoscere cid che trovasi fuori di noi; e, allorche noi lo

‘impicghiamo a studiare sé stesso, lo facciamo servire nel
“tempo stesso ¢ d'istromento per operare e di materia per,

la nostra operazmne: mgrato lavoro e senza POSSIBILE R1-

‘SULTATO. . &

» Invece di sospendere il primo anello della catena delle
nostre cognizioni a qualche punto fisso fuori dell’vomo,
quest’anello noi lo teniamo con una mano, e stendiamo

" coll’altra la catena; e crediamo seguirla allorché ella ci.

segue. Noi prendiamo in noi stessi |l punto d’appogglo
sul quale yogliamo innalzarei; in una parola noi ci pei-
szamo not stessi, cid che c¢i pone nella condizione d’un
uomo che vorrebbe misuraré il suo peso senza bilancia
e senza alecun contrapeso. TrastuLro delle nostre proprie
illusioni, noi mterroghxamo noi slessi, e prendmmoleco
della nostra propria voce per la risposta della verita.
Fuort m NOl FA DUOPO DIRIGERE LE NOSTRE RICERCHE.

» Se la ragione umana, la ragione di ciascuno di noi

& una facolta si nobile e st pre‘zipsa_;: se essa é la luce .




p)

<

3.

<

3

<

-
&

K

° L 4 .

E DELLA FALSA FILOSOFIA - 45
che ci rischiara ¢ I'autorita che ci governa, quale auto-
ritd pitt imponente, qual luce piu viva che la ragione
universale, la ragione di tutti i popoli e di tutte le societd,
la ragione di tutti i tempi e di tutti ¢ luoghi?

» I filosofi producono alcuni errori locali e popolari per
porre in sodo-la certezza delle veritd universali e sociali.
Nel segreto disegno d’imporre agli uomini il giogo delle
loro proprie opinioni, essi le presentano come abbando-
nate da per tutto alla pit stupida credulit; essi rinfacciano

» al popolo la sua ignoranza, e dissimulano a sé¢ medesimi

» il loro orgoglio, cagione pits feconda d’ errori inveterati

»

»

che I'ignoranza. E si noti la contradizione nella quale ca-

'dono coloro che levansi .contre le credenze morali ricevute

generalmente dalle societa. Disgiungono essi due cose inse-
parabili I'una dall’altra nella percezione delle veritd mo-
rali, I'idea e la sua espressione necessaria; ricevono dalla
societd le espressioni e rigettano le idee.
» Non bisogna adunque cominciare lo studio della /‘ ilo-
sofia morale con dire: 10 puBITO; pmché in t.al caso fa-
rebbe duopo dubitare 'di tutto, anche ‘della. lingua di
cui ‘ci serviamo, per espmmere il nostro dubbio; il che
non ¢ altro che un’illusion dello spirito e forse un’imeo-
sTURA; ma ella & cosa, al contrario, ragionevole, necessaria,
sopra tutto filosafica. il cominciare col dire: 10 caepo.
Senza una tale préliminare credenza delle verita generals,
che sono riconosciute, sotto un’espressipne o sotto un’al-
tra, nella societd umana, considerata nella generalita pit
assolata, ¢ la cui credibilitd & fondata sulla maggiore au-
toritd possibile, I’ autorita. della ragione.universale, non
v'ha PIU’ BASE NELLA SCIENZA, non pit: principii nelle

‘wmane cognizioni, non v'ha pia un punto fisso al quale

poter sospendere il primo anello dclla catena delle verita,
Piu nessun segno col qualé possa distinguerst la veritd
dall’errore, PIU" NESSUNA RAGIONE, in una parola, DEL

14



48 : - DELLA VERA
» RAGIONAMENTO ; NON RESTA PIU’ a sperare FILOSO-
» FIA NESSUNA; e, ‘nel vuoto delle umane opinioni, fa
» duopo rassegnarsi a vedere sole confradizioni e incer-
» tezze, per finire col disgusto d’ ogni veritd e ben presto
» coll’'oblio d’ogni dovere. '
» Fa duopo adunque cominciare col ‘credere qualche cosa,
» qualora vuolsi saper qualche cosa. Poiché se nelle cose
» fisiche sapere si & vedere e toccare; sapere, in morale, si
» & credere cid che non pud aversi per relazione de’ sensi.
» Per la qual cosa, bisogna credere, sulla fede del genere
» umano, le veritd universali, e per conseguenza necessarie
» alla conservazione della societd, siccome si crede, sulla testi-

-

~» monianza di qualche individuo, le veritd particolari utili

» alla nostra esistenza individuale. » (Vol. I, pag. 113-1135.)
In tal modo, voi vedete, secondo il mgnor di Bonald fin-

' ché I'uomo DUBITA, finch’ egh non si spande al di fuori, fin~

ché non consulta I'esterno, finché resta chiuso in sé stesso,
finché non slanciasi fuori di sé, finché non comincia a credere
alle verita generali che gli offre la societd considerata nella
sua generalita pit assoluta ; finché egli vuol trovar la cer-
tezza nel primo principio che gli porge la sua ragione,
nella sua luce naturale, nella sua naturale evideaza, ed
anche ragionando com}z gt deve, — ed ogni filosofia, che ra~

- giona crederagionar come si deve, — non solamente egli non

perviene alla scienza, ad un certo risultato nella swa evi-

" denza naturale, ma egli & ancora il trastullo delle sue pro-

prie illusioni, e la sua filosofia & senza base E SENZA RISUL-
TATI possiBiLt. In tal modo pel signor di Bonald, é cosa ra-

gionevole, necessaria, filosofica il cominciare dal credere

alle verita generali, senza di che non vi ha neppur la cer-
tezza, non vi ha la ragione, non vi ha la filosofia; non vi
ha che contradizioni, incertezze, disgusto di ogni veritd. Ma
io non. dissi altra cosa, ché enzi non sono andato si lungi.

Ora, dinanzi una testimonianza cosi precisa, cosi “energica




E DELLA FALSA FILOSOFIA 47

dello stesso vostro padre contro la ‘filosofia inquisitiva che
voi difendete, ed in favoré della mia filosofia dimostrativa
che voi volete volgere in ridicolo, avrete ancora coraggio
di maravigliarvi e di crll,lcarml, siccome fatto avete, perché
io dissi: La fi losofia, se non é dimostrativa, non é nulla?

§ u. Strane accuse del signor di Bonald figlio contro la filo-
sofia DIMOSTRATIVA nel modo in cui il padre Ventura la in-
tende. Come questi avea prevenulo e confulato in anticipazione
tali accuse. La filosofis DIMOSTRATIVA & statd, per lo spazio di
varii secoli, la filosofia dei Padri ¢ dei dottori della Chiesa. Suoi
felici risullati rispetto alla ragione e alla scienza. Sant Ago-
stino e san Tomaso. Incredibile asserzione del signor di Bo-
nald figlio, « non- essere stato seguito altvo metodo in filoso-
fia che quello da lui dtfeso » L’ignoranza della filosofia cra-»
stiana, causa d'un tale abbagho

Voi mi op’ponete ancora che, affermando essere la filoso-
fia dimostrativa la sola vera filosofia, i0 nego Vintelligenza e
le regole della logica che sono in noi, — le quali invero non
entrano per nullain tale questione —, chie {0 riduco al nulla
la facoltd di ragiongre cheil Creatore ha dalo all’'uomo e
che é il suo attributo destmtwo, e che, per conseguenza,
la scienza non é pm che una vina parola. Ma io prevenni
una tale accusa, € di gia vi risposi anuclpabamente. Se voi
vi foste degnato leggermi innanzi di venire a combattermi,"
avreste veduto la prova che gli-apologisti del cristianesimo

e i Padri della Chiesa quando vollera filosofare contro i filo-
~ sofi pagani, contro gli eretici e contro gllincreduli de’tempi
loro, presero sempre le mossc dalla fede e non seguirono
che la filosofia dimostrativa; e che pei io oontmuo con que—
ste parole:
~ « Secondo I’ oplnlone e la pratica loro, la vera filosofia
deve, egli & vero, cominciare dall’ordine della fede onde pas--
sare all'ordine de’” conceplmentl, e non gid cominciare dal- °



48 ; DELLA VERA

I'erdine de’concepimenti per elevarsi all’ ordine della fede.
Nulla di pit- ragionevole del tracciare un simile processo -
alla raglone umana.

» La ragione d’accordo coll’esperienza prova che, comin-
ciando dalla fede, si giunge, conservando sempre ‘la fede,
al concetto a all’ intelligenza ; ma al contrario, volendo in-
cominciare dal concepimento e dalla intelligenza; si perde
la fede e non si giunge giammai a comprenderla né a con-
.~ cepirla: Nisi credideritis, non intelligetis; non giungesi che

alla concezione universale del dubbio assoluto, cioé a dire

al concepimento’del dolore, della disperazione, ehe, mo-
vendo dall’mgmstlzm, non’ pmduce che iniquita: Ecce con-
cepit dolorem parturiit, emustzttam et peperit iniquita-
tem. (Psal. vu, 15.)

» Ma sostenendo che la parte prmclpale della vera filo-
sofia sia d’esaminare da vicino, di confermare, d’amplificare ,
di dimostrare, d’intendere viemeglio, in cié che hanno d’in-
telligibile, le-verita ch’éssa ha attinto alla fonte della reli-
gione, del semso comune,della tradmone, della ragione uni-
 versale, non gli viene interdetta la parte secondaria di spin-
gere.sempre pil lungi I inquisizione per giungere a cono-
 scere, nelle cose dove ci & dato saperlo, it perché e il come

di cid che ammettesi siccome vero, né gli viene interdetto
I'uso che pud fam di queste medesime deduzxom, senza giam-
mai uscire dall’ordine della fede.

» Nello stabilire adunque che la ragione deve ricevere dalla,
fede, e non gia crearsi mercé il ragionamento le verit prime, ¢
i principii generali che costituiscono il raglonamento, non
gli viene nello stesso tempo interdetta la ricerca delle ve-
ritd subalterne, dei principii secondarii. Non gli viene in-
" terdetto di dedurre altrettante verita ‘sconosciute e nuove,
quante gli & possibile di dedurne, per mezzo del- ragiona-
mento, e di applicarle allo sviluppo dell’mtelllgenza al mi-
glioramento della condmone morale ¢ fisica dell'uomo e della
societd, -

;




~ E BELLA FALSA FILOSOFIA . 49

»-Ora queste verita dedotte, che I’ assenso. de’ saggi ap-
prova, che I'accettazione della societa consacra e pone in cir-
colazione, siccome utili merci e come monete di buona lega,
non sono: forse veritd scoperte, veritd conquistate dalla ra-
gione, che rendono t.estlmomanza del suo potere e formano
la sua gloria? -

» Sant’Agostino- ¢ san Tomaso, i due pnu grandi_ genii del
mondo, ne sono una prova: non si fu forse movendo dal-

T'ordine della fede ch’essi sollevaronsi alla maggiore altezza
nell’ ordine dei concepimenti; senza.che la fermezza della
loro fede abbia rallentato i loro maravigliosi progressi, né

~ che-i loro progressi abbiano portato nocumento allafermezza

della loro-fede? Non fecero essi, per mezzo della loro fede

credente, infinite e prezlose scoperte risguardanti i fonda-

menti, le prove, le ragioni, le conseguenze delle pia. grandi

verita rivelate e i Joro legami colle vérita dell'o¢dine sociale?

Non resero forse pil vasto Porizzonte della ragione umana,
aperte novelle strade al gemo delle invenzioni e delle ri-
cerche, rendendo nel tempo stesso ricca la scienza di quei

tesori di sviluppo e di luce che formano Pammirazione del’

“mondo; e che ne formerebbero la felicita, se non fossero

state sepolte nella polve e gettate nell’ oblio? Questi due

esempi .non sono forse un argomento irrefragabile-a provare

che la Ragione cattolica, limjtandosi nella via della dimo-

strazione, dello sv1luppo delle verita cogosciute' dalla ra-

gione universale, la tradizione e la religione, aves fondato

una filosofia naturale, legittima nel suo scopo; imperciocché

gli é seguendo questo scopo che si pud camminare senza.

cader nella via ‘della scienza, progredire senza smarru-sl, in-
nalzarsi senza perdersn?

» Per la qual cosa, ‘nei secoli di cui parllamo, allorché fu
detto alla ragione che bisognava prendere per punto da cui
movere le veritd conosciute, crederyi e racchiudervisi, non

- le venne disputata la libertda ma la licenza. Non le' venne

)



’

50 DELLA VERA )

disputato che-I'uso di essa contrario alla sua natura, intem-
perante, illegittimo, che la perde, e non gia I'uso naturale,
moderato, legittimo, che la conserva, I’ ingrandisce ¢ la fa
progredire: '

» L’indipendenza assoluta non appartiene maggiormente
“all'uomo nell'ordine scientifico che nell'ordine sociale. »

Ora che dite voi di questo squarcio, signor visconte? Per-
sistete voi ancora ad accusarmi che per mezzo della mia filo-
sofia dimostrativa, dichiarata in questa maniers, io voglia
distruggere I'intelligenza, le regole della logica e la scienza
tutta intiera?

Non vorrete sopra tutto ritrattare queste parole che, par-
lando della vostra filosofia puramente razionale, avete pro-
nunciato con un far si cattedratico: « Giammai non venne
seguito altro metodo in filosofia? » Giammai, & questa una
parola che si pronuncia con facilitd; ma, per farmi credere
che voi I'abbiate pronunciata con pari giustizia, avreste do-
vuto cominciare col persuadermi esser da voi conosciuta la
natura-e la storia d’ogni filosofia, cid che, a giudicare dal modo
con cui parlate di tali materie, ¢ ben lungi dall'essermi di-
mostrato. Almeno vi aveste posto.una restrizione! Aveste al-

 meno asserito: « Dopo Cartesio, Jiammai nella scuola in
cui sono stato educato, giammai nel libro che ho letto, nel
corso che ho seguito, non venne adottato altro mefodo di
filosofia; alla buon’ora!Ma dire giammat senza alcuna re-
strizione e assolutamente, la & questa un’asserzione troppo
_ avanzata e di troppo grande pretensione per parte vostra.
Per duemila anni presso gli Ebrei, e per quattordici secoli
presso tutti i popoli cristiani, é-stato seguito un altro me-
todo in filosofia, venne seguita. la filosofia dimostratica; e
¢id non ostante I'intelligenza rimase al suo posto, le regole
della logica furono meglio osservate che mon soho oggi
giorne, anche da coloro stessi che le invocano, e la scienza
vera, come attesta il progresso sociale, non vi perdé nulls,



E DELLA FALSA FILOSOFIA : 81

ve ne assicuro. Cid accade adunque, — siccome voi stesso
mostrate dichiarare col vostro.modo di parlare della filoso-
fia del medio evo, — perché voi (o colui che parla per bocca
“vostra) ignorate appieno la filosofia cristiana; e allora non
ci dee far meraviglia che non ne abbiate tenuté aleun conto.
Non si pud mai parlare di cid che pienamentc iZnorasi.-
! v

§ 12. Si prosegue a confutare, colla testimonianza del signor di
Bonald padre, U'asserzion¢ del signor di Bonald figlio, il quale
afferma che « la filosofia DIMOSTRATIVA distrugge la ragione
e la scienza. » Soccorsi che la scienza, al contrario, rinviene
nella filosofia della fede. Esempio dello stesso signor di Bonald
padre e di Bossuet. Il suo discorso sulla STORIA UNIVERSALE
¢ un grande atto di fede. Il dubbio balbetta, la sola fede parla.

. Altra, asserzione del signor di Bonald figlio, « la filosofia p1-
MOSTRATIVA non essere una filosofia » confutata dall’ esempio
di Fénélon e di san Tomaso. :

Ma veniamo-ora a cose di maggior pratica. Vostro padre
ha definito Ia ragione, « lo spirito rischiarato dalla verita. »
Bellissima definizione. Per la qual cosa per il signor di Bo-
nald, la facolta di ragionare, la ragione come potenza (in.
potentia) ¢ innata nell’ anima umana; ma in quanto alla
ragione o alla facolta di ragionare, in atlo, lungi dal poter
essa giungere a qualche veritd, essa neppure esiste, finché
lo spirito non sia stato, per un mezzo qualunque, rischia-
rato da alcune veritd che costituiscono, in certo modo, la
ragione, e che formano cio che voi chiamate, senza rendervi |
-esatto contd di cid ché dite, la luce naturale, il principio |
d’evidendn naturale. Queste veritd sono i primi principii, le-
leggi del ragionamento, le idee genérali de]l\a “causa e del-
I’ effetto, del giusto e del ingiusto, del vero e del falso; e
di pid, sono ésse le cognizioni d’ un Dio unico creatore e
~ padrone dell’ universo, dell’ esistenza di una legge morale,
della necessita della religione, dell’ immortalitd dell’ anima

'



oo

59 - : DELLA VERA ) .

e della vita futura. Queste cognizioni che san Tomaso chia-
ma & preamboh della fede, secondo il signor di Bonald, ci
vengono, come tutte le altre idee, per mezzo del linguag-
gio, cioé a dire per mezzo della societd, la quale, fornendoci
la parola, ci fornisce ancora il pensiero.

. Fa duopo adunque che 'uomo cominci col’'ammettere que-
ste idee, col credere a queste veritd primitive, fondamento
d’oguoi ragione, d’ogni scienza, d’ogni morale e d’ ogni so-
cietd, e in appresso ragionando come si deve, sempre secondo
il signor di Bonald, si giunge non solamente al ‘eristianesi-
mo, ma al cattolicesimo, alla Chiesa. Ecco le sue parole:

« Una volta che si ammettano le veritd universali, egls
» ¢ pin faczle di quel che si crede condurre, di conse-
» guenza in conseguenza, uno spmto buono e specialmente
» un cuore sincéro, a riconoscere in-una riunione d’uo-
mini piuttostoché i in un‘altra, un *applicazione pia giusta

e piu conseguente di queste medesime veritd, cioé a dire
a fargli rinvenire in una societd (nella Chiesa), esclu-
“dendo tutte le altre, una sufficiente autoritd per esigere
una ragionevole credenza alle verita positive e d’applica-
zione (i dogmi e le leggi cattoliche), le. quali tutte sono
cosi necessarie quanto le veritd metafisiche, e forse d’'una
necessitd piu sociale, se cosi pud esprimersi, e viemag-
giormente aderenti all’ordine. pubblico ¢ al ben essere
personale. To dico una sufficiente autoritd, poiché gli uo-
mini, per decidersi @ credere o a rigettare le veritd del-
- » Pordine morale, debbono apprendersi piuttosto alle auto-
ritd che alle evidenze. » (Vol. I, pag. 117.)

“.Ora, trovate voi che- questa filosofia, questo metodo dello
. stesso vostro padre, che altra cosa non & che la.filosofia
dimostrativa, quella filosofia che, presentata da me, sembra
turbare il vostro spirito, la  vostra coscienza; il vostro ri-
poso, e per mezzo della quale I'intelligenza, la_facoltd di
ragionare, ragionando come si deve, perviene alla pi alta,

2

<

3

<

L

R

3

M

2

<

k.

<

3

-

»

<

b

<

<

»

<

b+



* E DELLA FALSA FILOSOFIA 53
“alla pn) lmportante ditutte le scienze, alla scienza della

vera religionc; trovate voi,io ripeto, che questa filosofia sia -

la negazione dell’ mtellzgenza e della facolta dc mgwnarc’

e Vannichilamento della soeienza? ) :
-Per coloro che hanno la fortuna di trovarsi nell)u Chiesa

e di possedere, credendo ad essa, tutte le verita morali, in

“tutta la purita loro, in tutta 1a loro perfezione, questa ma-

" niera di filosofare — solo per . ll vantagglo degll altri, non

avendone essi stessi blsogno — questa maniera di filosofare

€ la pia solida, la pid s:cura, e nello stesso tempo la plu

feconda, la pit sublime e la piu stupenda.,
Vegliate prendere, per un esempio, la pnma, la piv |mpor-

" tapte di tutte le verita, I'esistenza di Dio. Il vero cattolico vi

crede con una fede naturale, non’ solamente sulla testlmo-

' _nianza u‘mvershle del genere ulinana tutto muero, e pel soste-

gno che questa testimonianza trova nell’esistenza del mondo -

e nella providenza che, lo governa; ma vi crede ancora con

una fede sopranaturale sulla testlmomsnza della rlvela-:

zione mterprema e proposta dalla Chiesa. Imperocché, come
ha notato lo stesso signor di. Bonald, il cristianesimo $olo

porge le idee giuste di Dio. » La filosofia cattohca adunque, . -

forte di questa doppia’ teslimoniauza ¢ di questa doppia
fedg, nspeuo a questa grande veml.a trohsn nella convin-

zlone piu profonda,’ nella ‘certezza’ pu‘x salda, nella cotlo-

scenza di Dio pil completa e pi _perfetta, che aver si
possa su questa terra. E se-esso vuol dimostrare. quesia
verita medesima cdl ragionamento, la forza e I’ elevazione
della sua fede, gh suggeriseono novelll argomenti, novelle
prove, pensieri magnifici, movnmentl sublimi; lo-fanno’ di-
venife eloquente, lo fanno parlaré con altrettanta forza che
grazia, con altrettanty robustezzs che magmﬁcenza, imper-,
ciocché colui che ben crede, ben parla, e a grande eloquenza
¢ il linguaggio d’una gran fede: Credidi, propter quod lo-
cutus sum (Psal.). E che avviene allora? cid che avvenne a
Vera e falsa filosofid. 4

'



(

b4 ' DELLA VERA

Fénélon e al signor di Bonald che arriechirono.la vera filo-
sofia, 'uno del suo trattato ammirabile sull’Esistexza pi Dio,
_Taltro del suo discorso piti ammirabile ancora DeLLa causa
PRIMA.

Ei fu per quesl.o me2zo 1stesso che Bossuet levossi ad

un’altezza si grande nel suo capo- -lavoro, il Discorso sulla
storia universale. Questo discorso altro non é che un pro-
 fondo atto di fede nel dogme della providenza di Dio, svi-
luppato co]l’ajuto della filosofia dei fatti, esposto. collo stile -
della grande, della magnifica eloquenza, io direi ancora della
poesia pid sublime. Questi ‘uoniini non furono si grandi
senon perché crederono; nor furono vomini di genio che
perché, prima d’ogni al&a,éosa, essi erano uomini di fede.

La filosofia laro ¢ stata cosi vera, cosi ricca e cosi. maestosa

~ perch¢ prese le mosse dalla fede al dogma cristiano, ed ivi
" attinse i suoi argomenti. Il dubblo ¢ timido; ¢ la fede, la
vera fede che progredisce con | passo fermo e sicuro. L'incre-
duhl.& ¢ orrida, povers, sterile, essa balbetta, essa ruggisce
o bestemmia, ma non parla giammai. Un incredulo non fu
giagmai eloquente discutendo la sua incredulit, siccome lo
furono i grandi scrittori del crlsuanesmé dlscutendo laloro
fede. N '

. Voi mi opponete Fenelon, dicendo: « La filosofia si ¢ la
» mglgne, ed-in questo genere non deve seguirsi che la
» ragione. » Ma dissi io forse che la vera filosofia deve es-
sere il delirio? Ed in questo caso voi confondete ancora
il punto da cui muove la filosofia con 1'andamento che gli
é pmprlo. Certo Ja ﬁlosoﬁa non .prende i suoi argomenti
" e le sue prove helle ‘Sante Scritture, nelle_decisioni dei
papi e dei concilii, nella tradizione cristiana; cié appar-
tiene semplicemente alla teologia. La ﬁlosoﬁa attinge al ra-
gionamento, procede per mezzo.del ragnonamento Si fu in
questo modo che procedettero Fénélon e il signor di Bonald ;
fu in questo modo che procedé san Tomaso nella sua opera



E DELLA FALSA FILOSOFIA 38

immortale, la Somma contro ¢ gentili, « perché, dice egli,
» POSSONO ¢ confutarsi gli Ebrei pei' mezzo dell'antico Testa-
» mento, e gh eretici per mezzo del nuovo; ma in quanto ai
» pagam, che non ammettono né 'uno né I’altro, & necessario
» ricorrere alla ragion naturale, alla quale tutti‘ sono ob-
» bligati di rendersi. » Ma forse che la filosofia é per questo
dispensata dal cominciare dalla fede naturale — che voi .
confondete colla fede teologica, — dalla fede dei primi prin-.
cxpn, delle prime verita, delle credenze e delle tradizioni
di tutta I'umanita? Voi lo credete, imperocché con aria di.
trionfo ‘mi soggiungete: « Mi sembra. al contrario che, se-
» condo- le idee generalmente riccvate fino ai giorni no-
» stri, se la filpsofia & dimostrativa, non ¢ piu filosofia pro-
» priamente detta. » Ma san Tomaso vi da torto; poiché
quantunque egli proceda nella via- del ragionamento nel-
I'opera che ho citato, non é men vero perd ch’egli prese
le mosse dalla fede cattolica e dalla veritd cattolica; e non -
¢ men vero che cid non ostante il suo trattato é un corso
_ della pid solida, della piu alta filosofia. Md qual bisogno ho
io di citarvi san Tomaso, giacché vostro padre medesimo,
siccome avete veduto-e come quanto prima megliq ancora
vedrete, non solamente vi risponde ma vi schiaccia con
. tutta la forza del suo ragionamento, sotto tutto il pesadella -
sua autoritd; e se egli sospettarvi potesse autore della let-
‘tera, provandovi che una filosofia totalmente incredula nel
principio sara sempre una filosofia incredula nella.fine, an-
dando a morire nel dubbio, dall’alto del cielé vi chlamerebbe
all’ordine e vidirebbe, — mi sembra d’ mtenderlo —: Taeci,
insensato, tu non sai che cosa dici! . -

v

)



56 - DELLA VERA

§ 13. Il signor di Bonald risponde manifestamente a suo figlio
per avere questi affermalo che «suo padre ha seguito un me-
todo che poggia unicamente sulla ragione e che guesto metodo
¢ eccellente e naturalisstmo. » Il signor di Bonald hg preso

* le mosse dalla fede. Il suo metodo é stato il DIMOSTRATIVO,
quello slesso difeso dal padre Ventura. Conseguenze felici di
questo ‘metodo. La ﬁlosoﬁa INVESTIGATRICE € la filosofia CRE-
'DENTE. .

- Ma vostro padre vi risponde aucora e vi da torm sopra
‘ben' altri puntis - : /
Nel volerlo difendere. dal rlmprovero che secondo voi,
gli feci, e a cui io neppure ho pensato, d’aver seguifo un
‘metodo di filosofia che appoggid.si unicamente sulla ra-
gione, voi aggiungete: « Nell’epoca in cui il signor di Bo- ~
‘» nald seriveva, era affatto impossibile di prendere le mosse
» dalla fede, giacché qiesta trovavasi intieramente estinta
” nelle regioni della scienza. Non accettavasi - allora né la
~ » rivelazione né la credenza in Dio. Non v'era alcun altro
» sussidio presso i filosofi increduli che di ricercare nei. lu--
'» mi della ragione un principio fondamentale, incontesta-
» bile sl quale poter basare un.buen sistema di filosofia.
» Poteva esservi una dlfferenza, ovvero errare nella scelta
» di questo principio; ma.il metodo in sé stesso era eccel-

» lente e naturalissimo. »

Ma voi avete inteso or medesimo. questo stesso slgnor di -
Bonald opporsi co’termini pit energici a questo metodo che
" ricerca nei soli lumi della ragione un principio fondamen-
tale e incontestabile sul quale poter fondare un buon siste-
ma di filosofia. Voi avete inteso dichiarare che questo me-
tado istesso — chiamato da voi eccellente e naturalissimo, —
¢ miserabile, assurdo ¢ affatto contrario alla natura dello
spirito umano (§ 10) Ora, apparentemente, il signor di Bo-
pald non pud neppure aver seguito un metodo ch’egli con-
dannd in tutti i filosofi clie I'aveano preceduto.



E DELLA FALSA FlLOSbFIA ‘ 57
Quale é stato adunque il metodo che ha seguito il signor
di Bonald? Certamente égli non pensé a combattere i filo-
sofi increduli che non volevano né la rwelazwne néla cre-
"denza in Dio, con argomentl tratti dai Libri Santi; egl\ ben.
- fece, né poteya fare altrimenti. Seguendo’ I'esempio. di Féné-
lon, egli provd Dio e Fanima umana con_ragionamenti senza
replica, che banno confuso ¢-umiliato il materialismo e I'a-
teismo del tempo suo. Ma il principio fomdamentale e in- -
contestabile sul quale ha fondato la spa filosofia, — debbo
forse apprendcrlo allg stesso suo figlio? — nen lo cercd nei
lumi natirali della ragione individuale, nello spirito ¢ nella
intelligenza dell'uomo; ma nelle credenze umversah ¢ co-
stanti della societd.” :
« Trattasi, dice egli, di *'mvemre un fauo sensibile este- ‘
» riore,un fatto assolutamente prrzmmvo, assolutamente
» generale, assolutamente costante ne'suoi effetti, un fatto
» comune ed anche ustale che potesse servire di base alle
" » nostre cognizioni, di principio ai nostri ragionamenti, di
- punto fisso do cui muovere, di criterio della verita... Que-
» sto fatto €, o' mi sembra essere, il dono primitivo e neces-
» sario del lmguaggzo fatto al genere umano. Questo fatto
» ¢ preso nell'uomo sociale, é insieme moraleeﬁsxco,e as-
-» solutamente generale, costante, comune ed anche usuale »
Altrove egli disse:
« 1l voto di tutti i filosofi, o pluttost.o il primo blsogno della
”\ﬁlosoﬁa, ¢ di rinvenire una base certa alle umane cogm-
~» zioni, una veritd pmmtiva, dalla qualé si possa legittima-
» mente dedurre tutte le vents\ spsseguentl, un punto fisso,
» al quale poter sespendere il primo annello della catena
“» della scienza, un criterio \finalmente che possa servire-a
» distinguere la verita dall’errore. Alla determinazione. di-
» questa base, di questa veritd” primitiva, di questo punto
» fisso, di questo criterio, mcommcla la dwergenza dl t.um
» i sistemi.



58 DELLA VERA

» Questa base, questa veritd primitiva, questo punto fisso,
non pud essere che un fatto che bisogna ammettere come
terto per polere progredire inmanzi con sicaurezza nella
via della veritd. Ma i filoofi cercarono questo fatto pri-
mitivo nel nostro spirito, nell’ anima nostra e nelle sue
operazioni puramente intellettuali; essi I’hanno cercato
nell’'uomo interno, invece di cercarlo nell’'uomo esterno.
Per la qual cosa, i filosofi razionalisti crederono rinve-
nirlo nell’evidenza, nella ragione sufficiente, nella ragione
pura, nella coscienza, nell’ intuizione, nella conoscenza
riflessa, nel senso morale, nel senso comune, ecc.:

» L'ipotesi che pone nella societa il deposito delle verita
generali, fondamentali, sociali, siccome una conseguenza
naturale e legiffima del fatto primitivo della trasmissione
necessaria del linguaggio, € che suppone che gli vomini ri-
cevono la conoscenza di queste veritd insieme colla lingua

» ch'essi apprendono a parlare e che non possono ricevere

s

N

-
<

»

che per, questo-mezzo, questa ipotesi non puo gran fatto

 conciliarsi-con I'opinione di questi filosofi;, — dei quali voi

fate parte, — che, secondo le idee che si sono formati sui

“diritti e sulle forze della ragione dell’uomo, pnsrnnouo

che 'uomo non deve ammettere siccome certa ‘alcuna ve-
ritd, prima d’aver esaminato i motivi di crederla o di eon-
futarla, e ches’ egh é t.roppo presto il fare un tale esame
ai. quindici anni ovvero ai diciotto, fa duopo dllazwnarlo

per un tempo maggiore. »
Quiali seno ora le conseguenze che il signor di Bonald crede

poter dedursidaquesto principio?Ce le soggiunge egli stesso:

1]

. »

-

t ]

»

»

»

Supponendo il fatto del dono primitivo del linguaggio, noi
scopriamo facilmente l'origine, per ciascuno di noi, delle
idee e delle' veritd generali. Poiché queste idee non es-
sendo conosciute dal nostro spirito che per mezzo delle
espressioni che le rendono presenti e percettibili, noi le
troviamo tuite e naturalmente nella societd alla quale ap-




E DELLA FALSA FILOSOFIA 59
» parteniamo, e che ce ne trasmette la ‘eonoscenza com-
» municandoci.la lingua dove si frovano tutte le espres-
» sioni, e, per conseguenza, tutte le idee ch essa pud avere.
» Per la qual cosa la conoscenza delle verita sociali, oggetti
» delle nostre idee generali, rinviensi nella socceta e ct viene
» offerta dalla societd. »

Ma la conseguenza della maggior importanza che il signor
di Bonald trae‘dal fatto del dono del linguaggio si ¢ quella
dell’esistenza di Dio e d’'una rivelazione primitiva. Poiché
« questa ipotesi, aggiunge egli, prova una causa prima, e
» non pué farsi la supposizione del linguaggiodato alla prima

-» famiglia da una causa prima, superiore all'vomo nell'intel-
» ligenza senza dedurre da questo fatto primitivo, come con-
*» $eguenza maturale, UNA TRASHISSIONE O RIVELAZIONE PRINI-
» TIVA PATTA ALLA SOCIETA’. »

Non ho bjsogno di rammentarvi, sngnor “visconte, che io’
non partecipo punto a questa teoria; ma non trattasi in
questo momento di sapere se io divida o no lopmlone del
signor di Bonald. Cié di cui trattasi si & di sapere se il me-
todo del signor di Bonald sna quello che voi attribuir gli'
volete.

Ora, secondo cid che potrete aver letto, il sistema ﬁlosoﬁco

- del signor di Bonald ¢ il seguente: che I'nomo non trova le
sue idee, i ‘suoi principii, le sue cognizioni nei lumi della
. Sua ragione e della sun evidenza individuale, ma nella so-
-cietd; che queste idee, questi principii, queste cognizioni
che 1a socicta gli trasmette, sono vere, perché sono le idee,
i. principii, le cognizioni che la causa prima, Dio stesso, ha
rivelato alla societd primitiva, per mezzo del linguaggio,
di cui le fece dono; che la societd universale del genere
umano ha sempre fedelmente custodito queste idee e questi
principii insieme colla lingua in cai si contengono € di cui:
~sono I'espressione; che, cid posto, fa duopo, in filosofia, co-
minciare coll’ammettere siccome vero non gid quello che



. 60 . DELLA VERA o
sembra vero alla ragion - di ciascuno, ma quello che la so-
cieta umana ha sempre e dovunque riguardato siccome vero;
che il criterio della certezza, siccome ancora fl principio
di tutte le veritd, non consiste nella ragione particolare,
ma nella ragione generale, non é interno nell’'uomo, ma si
esterno nella societd. Cid & a dire che. tutto il sistema filo-
sofico del signor di Bonald si compendia in queste due pa--
role: « Cominciate col credere alla societd, perche Dio ha
parlato alla societd. » . ; N
~ L'uomo adunque, secondo il. signor d| Bonald deve sotto-
mettere la sua ragione, la sua evidenza partlco]are, alla ra-
gione, all’evidenza generale, invece di sottomettere la ragione
e I'evidenza generale alla sua ragione e alla sua evidenza par-

ticolare. Secondo il signor di Bonald, I'uotdo deve cominciare
col credere onde giungere.a comprendere, in vece di co-
minciare col voler comprendere onde giungere-a credere. Se-
condo il signor di Bonald, I'uomo deve assoggettare la sua ra-
gione alla fedé sociale, € non gi assoggettare la fede sociale
alla sua ragione. Ma all’eccezione di quelle idee, la cui_ori-
gine io non ammetto come denvante dal linguaggio, tutto cid
¢ filosofia ‘dimostrativa, quale Tho definita, che anzi la filo-
sofia- dimostrativa spinta. fino all'esageraznone, fin dove io
stesso non la spinsi giammai. Imperciocché, in quanto a me,
se non si ammette un qualche principio di certezza nel-
'vomo stesso, gli si toglie ogm mezzo per ‘conoscere cer-
tamente la fede e la cerlezza’ sociale; e, come dimostrai
nella mia seconda conferenza, gli é un pretendere di accu-

- mulare numeri senzg unitd (§ 3); cio_che produce il lato
falso della dottrina di Lamennais suvlla certezza.

- Se avvi adunque cosa alcuna di chiaro e d’evidente nel -
sistema. filosofico del vostro venerabile genitore, consiste
certamente in cid, che il signor di Bonald, non solamente
colle sue dichiarazioni pit esplicite, ma ancora per mezzo
del fatto medesuno del suo modo di ﬁlosofare, ba rifiutato,’



'E DELLA FALSA EILOSOFIA . 61

ha rigettato, ha condannato antlclpal.amente il metodo nel
quale volete invilupparlo, il metodo cieé che si ristringe
nell’'uomo onde spiegare la societa; consiste in 'cié»ch'_'cgli )
ha voluto sostituirv: il ‘metodo che ci pone al di fuori del-
I'uomo, che appoggiasi sulla societa per spiegar 'uomos con-
siste ‘ancora in cid ch’egli ha voluto supplire la filosofia in-
vestigatrice, per la quale -voi sembrate parteggiare colla filo-
sofia credente; consiste finalmente in cid che,. quantunque
avesse a trattare con. increduli ¢ quali non ammettesuno
- né “la rivelazione né la credenza in Dio, non é men vero
perd che abbia preso l¢ sue mosse dalla fede; da ung fede

naturale, filosofica, anche ragionevole, se volete, ma sempre
nella fede; e che la sua filosofia & stata radicalmente una
filosofia di fede e non,gia una filosofia di ragione. Il per-
ché in- tutto cid che voi asserite sul- metodo filosofico' del
padre vostro, vi trovate in aperta opposizione, in contradi-
zione manifesta colle sue dottrine Q col metodo ch'egli ha
segulto :

§ 14. Crilica severissima ma giusta che il signor di Bonald padre
fece del metodo di Cartesio. Stiagurato ingarino del signor di
Bonald ﬂglio d’aver fatlo 'di suo padre un carlesiano.

: . . .
Questa conclusione ¢ dura e dlﬂiclle ad accettarsi ma ri-
gorosamente vera. Poiché, onde non resti alcun ‘dubbio che
voi realmente attribuite al signor di Bonald questa filosofia
della persona, questa. filosofia. dell interno, questa ﬁlosoﬁa
della ragioné che ¢ la base del razionalismo, avete la cura
daﬂ'ermare che vostro,padre ¢ stato schiettamente carte-
siano, soggiungendo: « Il signor. di Bonald non potea far
» meglio che seguire, con Cartesio e Fénélon, un metodo che
» semibrava il solo possibile. » Ma il sngnor di Bonald sembra
avere accettato, siccome un affronto, quest’onore che voi pro-



62 ‘DELLA VERA

curar gli volete; poiché ecco cid ch'egli pensa della ﬁlosoﬁa
di Cartesio.
« Cartesio, detronizzando Aristotele, nforma Bacone, e
non venne egli stesso.riformato da Leibnitz. Per rifor-
mare la filosofia, comincid a riformare lc abitudini del suo
spirito, e prese le mosse dal pussio univemsaLe, di cui é
stata combattuta la sinceritd, Uutilita, la possibilitd, per
giungere alla sua evidenza di cui gli ¢ stata disputata la
certezza. Egli rigettd 1'opinione d’Aristotele sull’origine
 delle idee, e prese da Platone le idee innate. Se la dot-
trma di Bacone . fendeva all’empirismo, quella di Car-
'teslo poleva degenerare in idealismo. Egli ebbe diseepoli
che lo riformareno su varii puntv ne ebbe degli altri che
» entrarono ne’suoi principii, e i cui sentimenti discredi-
tarono forse maggiormente la sua dottrina che fatto non
avessero. le obiezioni de’suoi avversarii. Malebranche,
» portando a’suoi ultimi confini la dottrina delle idee im-
» presse nelle anime nostre dalla divinitd, vide tutto in Dios
» nel mentre che Spjnosa', abusando di alcuni principii, di
» cui Cartesio avrebbe negato le conseguenze, fece il suo
» Dio del tutto. E stato proposto all’accademia di Berlino
'» per soggetto del concorso: Quali siano i punti ne’ quali
L CARTESIANISMO CONVIENE COL SISTEMA DI Spinosa. » (Re-
cherches, vol. 1, pag. 37.) k '
‘Altrove egli disse ancora: « Ma queste dottrine ‘(di Ba-
» ‘cone, di Cartesio, e di Leibnitz), senza punto di fermata,
» poiché esse sono senza principio;. Texpone DA LORO
» MEDESIME E SOLE AD UNA ESAGERAZIONE DE'LORO PRIN-
». cien che i loro autori nen previdero, e che fini.per cor-
» rompere la dottrina e ruinare il sistema, se anche non
» fosse stato attaccato. In tal modo, la scuola di Bacone is
» & diretta, senza dubitarne, vérso I'empirismo e il materia-
» lismo; nel mentre che quella di CARTESIO e di Leibnitz
» INCLINANO all’IDEALISMO, al RAZIONALISMO, e forse,
» quantunque da lungi, all'ILLUMINISMO. »

b

<

>

M

bl

<

M

3

b}

M

3

-
M

-
M

<

-
M

M

<



E DELLA FALSA FILOSOFIA 63
Ora voi, signor visconte, conoscete o dovreste conoscere
meglio d’ogni altro lo spirito di moderazione ‘chie animava
vostro padre, e quei riguardi ch’egli non dimenticava giam-
mai allorché combatteva i suoi avversarii. Voi sapeto ch’egli
dové risparmiare, per quanto gli fosse possibile, Cartesio, non
solamente perché aveva partecipato della sua opinione sulle
idee innate, ma apcora a caglone di quel fanatismo che in
una certa scuola ed in un certo partito mantenevasi ancora
per Cartesio. Finalmente il signor di'Bonald era Francese,
ed una certa stima per alcune cose ¢ per alcune persorie che :
si ¢ convenuto di rlguardare siccome glorie nazionali, é
uno di quei pregiudizi ai quali. possono appena sottrarsi
anche gl'ingegni pit distinti. Ponete da un lato adun-
que, nella pagina che avete letto, quanto per le tre indi-
" cate ragioni il signor di Bonald ha dovulo usare di mode- .
razione, di riguardi ed anche di dolcezza patlando della
filosofia di Cartesio, e Vvoi-troverete ch’egli ne ha fatto la
critica piti austera, piti crudele che .sia possibile farne.
Voi troverete che né Bossuet fi¢ Fénélon, che-furono i pri-
mi ad additarne i ﬁericbli, né il padre Daniele gesuita, né
il padre Gaudin domenicano, né¢ il grande Uezio vescovo,
una delle piu illustri glorie di Franeia, i quali tutti hanno
attaccato il cartesianismo dal lato del mefodo, non dissero
giammai nulla di piu forte e di pid aggravante ne’libri loro
* di quel che ne disse in questa pagina il sigpor di Bonald. La- -
sciando da un lato le parole forse, tendenze, inclipazioni,
abusi, colle quali il signor di'Bonald ¢ stato costretto dorare la
pillola; lasciando le intenzioni di Cartesio, che io ancora cre-
do essere state purissime e cristianissime; a parte |’ opinione,
che io ancora divido, che Cartesio asrebbe negato le conse-
guenze che si erano tirate da’suoi principii se avesse po-
tuto prevederle; a ‘parte tutto cid che non’'é che un pas-
saporto fper tutlo il resto, e popendo in linea di conto, a
lato di cié che il signor di Bonald ha detto, cid che chiara-



(1 ¢ DELLA VERA

mente egli lascia indovinare; il metodo indicato da Cartesno,

per giungere allevidenza, agli occhi del signor di Bonald
"¢, in fatto, un metodo fit tizio, inutile, incerto, impossibile.

La filosofia di Cartesio, per il signor di Bonald, é una filo-

sofia senza punto di appoggio, poiehé essa é priva di punto

da cui movere; una filosofia tendente pa s MEDESINA E soLA

all’esagerazione; che finisce col corrompere la dotirinag e

discreditare il sistema; una filosofia finalmente ehe intro-

duce I'idealismo, il razionalismo, Filluminismo ed anche

il panteismo. Ora, bisogna possedere tutto il coraggio del-

I'assurdo per affermare che il signor di Bonald abbia seguito

tha filosofia, un metodo, ch’egli ha trattato si” duramente,

ch'eglistesso ha posto alla gogna, e che ha fatto segno al dis-
. pregio_e al ridicolo del mondo scientifico siccome vano e fu-

nesto. Ecco adunque, signor visconte, quanto voi vi appo-

nete al vero, affermando con si mirabile bonomia che vo- .
stro padre non polea far di meglio che seguire, insieme

con CArTEsio, un mefodo che sembra il solo possibile; cioé

a dire, affermando che il signor di Bonald sia stato carte-

siano '. '

4 Leggesi in un giornale: « Come accade adunque che il padre Ven-
« tura e il signor Vittore di Bunald stesso hanno potuto scorgere un car-
» lesiano nel signor di Bonald? Noi confessiamo essere per noi €osa ines-
» plicabile. » Quéstageosa é veramente inesplicabile rispetto al signor
Vitlore, poiché egli veramente vide un cartesiano nel signor di Bonald,
siccome tesié dicemmo. Ma quanto al padre Ventura, la cosa $i spiega:
cioé che questi non ha giammai scorto né da ~icino né da lungi siccome
cartesiano il signor di Ronald, e ch’egli nulla ha mai detto in verun
luogo che possa autorizzare chmnque siasi ad ‘autribuirgli questa enorme
stravaganza. Questo giornale sarebbesi risparinialo un tale errore se avesse
voluto darsi-la pena di giudicare il padre Ventura su ¢io ch’egli disse in

realtd, invece di gmdlcarlo su cio che gli ha fatto dire il sngi{or Vittore
di Bonald



E DELLA FALSA FILOSOFIA . 65

§ 15. Altra asserzione del signor di Bonald convinta di falsita.
Gli womini religiosi e illuminati. hanno veramente riprovato
il metodo di Cartesio.- Acerba senienza del signor’di Bonald
padre risqguardante il dubbio cartesiano. Il padre Ventura non
¢ andato tantoltre. Novello abbaglio del signor di Bonald figlio
su_tale soggetto. Additando i funesti effetti della filosofia 1N-
QUISITIVA, il padre Ventura non ebbe in mira Cartesio, ma i
filosof: RAZIONALISTL. Ipocrita empietd di questi filosofi.

Dopo un tale insulto a vostro padre, che certamente non
meritavalo; voi vi rivolgete contro di me -per dirmi con aria
di sorpresa e di compassione: « Se questo metodo- avesse
» realmente le conseguenze disastrose che voi enumerate;
» se esso fosse il nemico del principio religioso; se esso ne
» diffidasse; se lo odiasse siccome suo rivale; se fingesse’
» prendere la religione in sua alleapza ed in sua amicizia
» per degradarla, umiliarla e perderla, credete voi, mio re-
» verendo padre, che gli uomini religiosi e illuminati ove in-
» gannali si fossero, non si sarebbero affrettati di rinegarlo? » '
Eh certamente, signor visconte; io credo benissimo quest o,
perché ¢ effettivamente accaduto. In _quanto a cié che ri-
guarda il melodo cartesiano, gli womini religiosi e illu-
minati non si sono ingannati. Al suo apparire. nel mondo
filosofico esso venne accolto con diffidenza ed anche con
una specie di terrore, da parte degli uomini veramente
religiosi e veramente illuminati. Non vi dird gid che in
Italia, nella Spagna, in Polonia, in Austria, nel Belgio e
in tutti i paesi cattolici esso venne proscritto; non vi dird
gia che, denunciato da ogni lato e da una parte stessa del
clero francese, fu condannato a Roma;in Francia stessa nom
¢ egli vero che gli autori che enumerai — ad eccezione di
Bossuet e di Fénélon i quali contentaronsi di additarne i pe-
ricoli — tutti affrettaronsi non solamente a rinegarlo ma
ancora a combatterlo? Non ¢ egli vero che il signor di Bo-



66 DELLA VERA ’

nald medesimo, per quanto le circostanze in cui si trovava
e le sue abitudini glie lo permisero, I'ha rinegato e combat-
tuto? Potete forse ancora dubitarne? Leggete cio che segue;
trattasi sempre del signor di Bonald il quale torna ancora
a condannare il dubbio cartesiano. Egli avea detto che que-
sto dubbio non pud essere né sincero, né possibile, né utile
per giungere all’evidenza, e che I'evidenza, effetto di que-
sto dubbio, non pud aver la certezza. Non fu pago pero il

~ padre vostro d’aver qualificato’ questo dubbio con termini
generali, ma volle soggiungere ancora: « Questa ipotesi (del
» dono primitivo del linguaggio) forse non si accorda neppuré
» coll’opinione piu modesta di Cartesio e col suo dubbio
univeRsaLE, chiamato da Voltaire « una bupna facezia » e
»che forse & una cranpe iLLusione nel filosofo, il quale crede
» poler mantenere a sua voglia sospeso il suo spirito sulle
» nozioni di eui’'é stato imbevuto, ovvero ux GRANDE ERRORE
» della filosofia, se essa vuol farne per tutti gli spiriti un
» principio generale di ricerche e di ragionamenti filoso-
» fici. Egli é senza dubbio cosa ragionkvolissima il non ri-
» cevere che dopo un esame ed una convinzione intiera le
» verita speculative della fisica, come il movimento della terra |
» intorno al sole, la causa delle maree, ecc. Questo esame
preliminare, qualunque ne sia la conclusione, non cangia
nulla al corso della natura. i

» Noi abbiamo due pest e due misure: gli vomini, che
» usano senza un esame degli alimenti che lor vengono ser~
viti, alcune volte non vogliono ricevere con fiducia le ve-
ritd che trovansi stabilite nell'universo. Nondimeno le ve-
, ritd morali sono altrettante veritd pratiche, veri bisogni
per la societd, siccome per I'uomo gli alimenti e le vesti.
» 1l mondo morale non & stato abbandonato alle nostre
dispute siccome il mondo fisico; poiché le dispute, che la-
sciano il mondo fisico quale esso si ¢, turbano, rovescia-
“no, distruggono il mondo morale.

iR

e

;-

.

<

>

<

3

<

-

3

iR

L

M

>

<



E DELLA FALSA FILOSOFIA 67

» Nullavien turbato nella natura materiale, mentre 'uomo
» esamina, discute, approfondisce la verita o 1'errore dei
» sistemi della fisica. Ma tutto perisce nella societd, leggi
» e costumi, mentre I'uome decide se deve ammettere o
» rigettare le credenze ch'egli trova stabilite nel generale
» delle societd, come V'esistenza di Dio, la spiritualitd delle
» anime, la distinzione del bene o del male. » . .

Non si .poteva dir 'meglio, non potevansi in miglior
modo djmostrare I'assurditd e i pericoli del metodo car-
tesiano. Ripeto adunque: che diventa la vostra asserzione,
« Se il metodo inquisitivo avesse realmente le conseguenze
» disastrose che voi enumerate, gli uomini religiosi, ove in-
» gannati si fossero, si sarebbero affrettati di rinegarlo, »
giacché ora vedete che in realtd gli uomini religiosi e illu- .
minati, e pid d’ogni altre vostro padre, e la grande mag-
gioranza dell’ episcopato cattolico ¢ Roma stessa 1'hanno
altamente rifiutato e condannato dopo un esame, o solida-
mente combattuto? Per la qual cosa non dovete compian-
germi d’avere affermato che la filosofia inquisitiva ha real-
mente le conseguenze disastrose che io gli attribuisco; ma
sono io ehe debbo compianger voi nel vedere darsi una men-
tita cosi solenne alla vostra asserzione dalla storia della filo-
sofia moderna e da vostro padre medesimo. '

Io debbo ancora porre in mostra un altro errore da parte
'vostra nel passo che ho analizzato pocanzi. Sembrain queste
linee che vogliate far credere ai vostri lettori che io attribui-
sco al metodo cartesiano tutte le conseguenze disastrose le
quali, secondo la mia opinione, sono I'effetto della filosofia
che io chiamo inquisitiva. Io vi domando scusa, ma ci6 non &
" punto esatto. E se aveste letto le mie due prime conferenze,
come avrestc dovuto fare per venire a combattermi con tutta
giustizia.e con tutta lealtd, voi avreste scorto, nella enume-
razione di tali conseguenze, chie io non ebbi in vista il me-
todo cartesiano in particolare,.meno ancora il sue autore,



68 DELLA VERA

al cristianesimo del quale resi uno splendido omaggio (Con-
ferenza 111, § 5), e al quale voi faceste ingiuria col dire: -
« Cartesio ¢ il primo in questa filosofia inquisitiva. » Una
parte di queste conseguenze torna senza dubbio al suo me-
todo, ma non gia tutte quante. Io non dissi giammai in
nessun luogo cke il metodo cartesiano, inteso secondo lo spi-
Fito di Cartesio, ¢ il nemico del principio religioso, ch’esso
ne diffida, che lo odia siccome suo rivale, e che se finge
di prendere la religione siccome sua alleata e sua amica,
si ¢ per degradarla, umiliarla e perderla. Nel luogo in dis-
corso io non parlai che della filosofia énguisitiva, in tuttala
latitudine sua e secondo il sentimento di san Paolo; io par-
Jai di quella filosofia inquisitiva la quale non ha che la per-
sona assoluta per base c lo scetlicismo piu esteso per risultato;
io parlai di quella filosofia -inquisitiva che & puramente il
RAzIONALISNO; la piaga immensa della scienza’ moderna, di
eui m'ingiunsi per dovere, nelle mie Conferenze, l'additarne
le rovine e combatterne gli effetti. Se voi vi foste trovatoa
Parigi in questi ultimi tempi, avreste scorto alcuni filosofi -
razionalisti,i quali quantunque denudassero il capo, — gli
ipocriti! — allorché nominavano la persona adorabile del Sal-
vatore, col maggior disprezzo sacrilego nel tempo stesso se
ne facevano beffe; se-voi aveste letto cid che in questi ul-
timi tempi ¢ uscito dalle penne della scuola razionalista,
avreste saputo che alcuni scrittori, quantunque proclamas-
sero I'unione felice della religione e della filosofia, sostene-
vano perd nel punto medesimo che la filosofia, essendo la
quinta fase, I'ultimo periodo dello sviluppo dello spirito uma-
00 — la religione essendone la quarta, Ja penultima — ap-
partiene alla filosofia di giudicare, dominare e assogget-
tare la religione. Sareste rimaso convinto che,—nell’enume-
razione degli orribili effetti della filosofia inquisitiva, consi-
derata sotto questo aspetto, io nulla dissi d’esagerato, io nulla
dissi che non fosse letteralmente vero, che anzi non volli rag-

'



E DELLA FALSA FILOSOFIA .69

giungere totalmente la rvealtd; e, invece di rivolgere in ri-
dicolo il mio discorso, espressione d’un zelo sincero, atter-
rito, indignato di cio che avea veduto ed, ascoltato, da buon
cattolico quale voi siete, con tutto cuore vi avreste applau-
dito. Ho avuto adunque la sventura.di non essere stato com-
preso e forse neppure letto, po:che a questa malmtesa io
debbo d’essere stato attaccato.

§

16. Altra curiosa asserzione del signor‘di Bonald figlio, cioé
che « molti womini celebri parteggianti per la filosofia 15quI-
« SITIVA continuano a godere una fama merilata a cagione
» dei servigi che avrebbero reso alla scienza e alla religione. »
Tra questi womini celebr: il signor di Bonald non avea il .
coraggio di comprendere i filosofi viventi di sua conoscenza;
poiché gli vien dimostrato dal suo genitore che mon ve me
ha neppure tra i filosofi INVESTIGATORI chie -sono gid morti.
Oblio e discredito in che sono caduti i filosof INVESTIGATORI.
Sostenere il contrario é un mentire alla sforia. Triste cele-
brita che ha conservato il solo.Carlesio. Il padre Ventura, con

" giusla ragione, senta pietd pel Cartesio il quale, se fosse 2iv0,

2

»

»

»

»

-

>

»

>

2

»

»

»

avrebbe pieta di sé_ stesso.
1

Trsviato da1la causa istessa, voi aggiungete ancora le se:

* guenti parole: « Spidce udirvi dire che « se questa filosofia

inquisitiva. non viene abbandonata, dobbiamo rassegnarci
a veder presentarsi sulla scena del mondo filosofico. sola-
mente filosofi da commedia, ciarlatani della scienza, i quali,
dopo aver fatto un poeo di strepito, andranno a perdersi
nell'ombra dell'oblio ¢ del disprezzo. » Molti uomini. cele-
bri parteggiarono per. questa filosofia, € noi non vedemmo
ancora che essi siansi. perduti. tra queste ombre  funeste;
continuano essi a godere una fama meritata; e niuno si -
sente disposto a dimenticare i servigi che la religione e
la scienza hanno ritratto da’loro lavori. Cartesio. mede-
simo, il primo di questa-filosofia inquisitiva, quel. buon

Vera e fa’ .1 filnsn/ln, 5



70 . DELLA VERA

» Cartesio pel quale voi sentite tanta pietd, egli ancora non
» si ¢ perduto ncll’ombra dell'oblio. » Scrivendo queste li-
nee, signor visconte, pare non voleste comprendere i filo-
sofi cartesiani che vivono ancora nel numero di quegli uo-
mini celebri de’quali affermate che, quantunque partigiani
della filosofia inquisitiva, non si perderono ancora netle
ombre dell’oblio. Poiché voi conoscele a meraviglia che non
pochi di questi cartesiani viventi trovansi ancora in scena.
Voi conoscete forse alcuni di questi sedicenti filosofi, nella
filosofia de’quali si rinviene tutto cid che sj vuole, eccetto
la filosofia; di quei filosofi che io ho chiamato « i ciarla-
- tani della scienza, » e di cui dissi ancora « che, recitando -
» la parte loro con maggiore o minor serieta, ne raccoglie-
» vano maggiori 0 minori beffe da quella parte del teatro
» ch’era pii o meno annojata, attristata, scandolezzata. »
Costoro, io ripcto, trovansi ancora in scena, facendo uno
strepito con eco maggiore o minore, che del resto non va
troppo lungi, recitando le parti piu secondarie, — le parti
de'servi, per esempio, — e il nome de’quali, per conseguenza,
non ¢é registrato tra i personaggi del dramma o della com-
media. Alcuni, tra questi che fecero un maggiore schia-
- mazzo, si sono ritirati salutando, il pubblico ed esprimendo
il dispiacere di non poterlo piu sollazzare. In quanto agli
altri,io non credo dover occuparmene, come se affatto non
esistessero, poiché la loro posizione non mi riguarda per
nulla. Ma, nel modo in cui progrediscono le cose, egli & forte
a temersi che questi non seguano. da vieino i loro antichi
- amici, e che -vadano a perdersi: nell’ombra dell’oblio per non
- pilt riternare. .
In quanto ai servigi (.he la rehgzone e la scienza hanno
" tratto.dai lavori di questi filosofi viventi, — voi senza dub-
bio non li potete credere, a meno che non vogliate loro tener
conto, come di servigi resi alla religione e alla scienza,
degli elogi di Voltaire e di Rousseau, delle apologie di Spi-



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' 71

noza, ai quali lavori si abbandonarono in qualche momento
di distrazione,.e che lungi dall’andarne orgogliosi, se ne
lamentano nell'umiltd dello spirito, nell’amarezza del cuore,
battendosi il capo, invece di battersi il petto.

Ma sc¢ non trattasg di filosofi cartesiani viventi, {rattasi

“adunque di filusofi cartesiani morti, dei quali avrete voluto
parlare nelle linee che disopra ho trascritto. Ma, in tal caso,
non potreste avere-la compiacenza, signor visconte, d’indi-
carmi per mia istruzione e per mia edificazione un solo, di
questi womini celebri i quali,avendo abbracciata e sequita
la' filosofia inquisitiva, « continuano a godere d’una fama
»‘meritata, e di cui niuno si sente disposto -a dimenticare i
» servigi che la religione ¢ la seicnza hanno ritratto- da’loro

» lavori? » Giacché voi ne conoscete « molti, » deve riu-
scirvi agevolissimo il nominarne alcuno. In quanto a me, io
vi dichiaro che non conosco un solo di questi filosofi inqui- -
sitoré. moderni che non possa essere compreso nella severa
sentenza che san Paolo ha pronunciato contro i filosofi ix-
quisitori antichi,.avendo detto: « I Greci hanno cercato la
» scienza, e non ebbero che la follia: Sapiehliam querunt,
» et stulti facti sunt. ’

Se il mio avviso su d’una tale questione non ha alcun
valore presso di voi, lo che & naturalissimo, che. risponde-
rete frattanto al ‘vostro incomparabil padre, che é totalmente
della mia opinione? Io tornerd su tale 'soggetto "perché vi
tomerete voi stesso, tanto ¢ il conto che voi fate della filo-
sofia inquisitiva ; e allora ascolterete vostro padre medesi-
mo, quello scrittore si moderato e si. saggio, colla storia

 della filosofia. moderna alla mano condannarli tutti, senza

eccezione, questi filosofi partigiani della filosofia inquisi-
tiva i quali da tremila anni, cercaNo , coi lumi soli della
ragione, il principio delle cognizioni, il fondamento des
giudizii, la regola dei doveri. Voi lo ascolterete dimostrarvi
che questi filosofi inquisitori, traviati ¢ che traviano tutti



72 DELLA VERA

gl mfdlcl che hanno voluto seguirli, non decisero nessuna
quesuone, non fondarono aleun sistema, non fissarono al-
cun principio, non stabilirono in modo solido alcuna verita.
Voi lo sentirete mostrarvi tutli, questi pr@tesi uomini cele-
bri, siccome fondatori di sette che sono scomparse, creatori
di scuole che vennero rovesciate; vi saranno mostrati come
perduti nell’ ombra dell’oblio, dopo aver fatto qualche stre-
pito e dopo aver colle loro dispute senza fine, co’loro sistemi
senza base, coi loro principii senza certezza, colle loro con- - )
' tradizioni senza.pudore, layorato alla torre di Babele, creato
il caos e distrutto la filosofia. ’

" Voi avele sostenuto il epntrario. In' quanto a me, io credo
attenermi alla testimonianza di vostro padre. Almeno egli
prova cio che affermas ¢ nella lettera alla quale io rlspondo
si-afferma senza provare. N

Ma se voi ponete in non cale le prove, come sé queste

non_valessero alcuna pena, giacché siete voi che trattate di
filosofia, avreste almeno la compiacenza di dirmi: chi pensi
ancora a nostri giorni ai tre, uomini celebri, ai tre famosi
riformatori della filosofia moderna, ai tre restauratori della
filosofia inquisitiva pagana nel secolo decimosettimo? Se io
non m’inganno, Bacone ¢ al tutto scomparso co’suoi legit-
timi eredi Hobbes, Locke, Hume, Condnllac, Elvezio, Saint-
Lambert, Cabanis ¢ Tracy. Se io non m’inganno, Leibnitz
e le celebrita della sua setta, i Wolff, i Boskcovieh, gli Off-
mann, i Mako e gli Storchenau furono scacciate dall’'umore
" intollerante di Kant, rovesciato, a sua- volta, da Schelling e
da Hegel. Ed in Francia medesima chi legge pitt Cartesio?
Chi legge piu Malebrhnche, sc non come letterato, a causa-
delle grazie e della magia del suo stile? La Filosofia di
Lione, la Logica di Porto Regale ¢ tutti quei corsi di filo- -
sofia modellati e costrutti cntro la forma del metodo car-
tesiano, sono forse conosciuti fuor che in qualche oscuro
stabilimento, sono essi anco'raqscguiti, vengono essi piu no-



. E DELLA FALSA FILOSOFIA 73

minati se non da professori pietrificati ne'loro stupidi pre-
giudizi, ¢ contenti d’un insegnamento abituale che loro per-
mette di passare nel giuoco delle carte il tempo che dovreb-
bero occupare alla lettura’dei libri, e che ne fa verissimi
- cartesiani? Tutto cid non & forse caduto sotto il martello
distruggitore degli ultimi filosofi universitari, i quali tro-
varono giusto -che venissero trattati i filosofi del secolo de-
cimosettimo nel modo istesso che essi aveano trattato i loro
antecessori? E I’ universita istessa, come il signor di Bonald
quanto prima ve lo fard notare, gittando confusamente nelle
mani della giovent i contradittorii trattati de’filosofi mo-
dérni, non ebbe forse anch’essa I'idea di proclamare I'in-
~ differenza assolata in materia di_ filosofia, in . vista dei vani
sforzi che s’erano fatti fin da tre secoli per costituire una
ﬁlosoﬁa- nel modo istesso che nel protestantismo, dove, at-
tesala vanita degli sforzi che per tre secoli si fecero da’pro-
testanti per costituire il cristianesimo, si & finito col pro-
clamare I'indifferenza assoluta in materia di religione ?

Ora, in presenza di simili fatti e di simili confessioni, di-
mostranu la sterilita, il vuoto, i guasti della ﬁlosoﬁa inqui-
sitiva e I'oblio universale, ‘completo nel quale sono caduti
i suoi partigianis in presenza, io dico, di simili fatti e di
simili confessioni, che niuno ha il diritto d’ignorare, e voi,
signor visconte, meno che ogni altrp, non & forse cosa sor-
prendente, incontprensibile, inesplicabile che voi veniate. a
dirci: « Molti uomini celebri, partitanti di questa filosofia, .
» nen si perderono ancora nell’ ombra; essi’continuano. a
» godere una fama meritata; e non possono dimenticarsi i
» servigi che la religione e la scienza hanno ritratto dai
» loro lavori? » Non & questo forse un.-mentire alla storia
dell’ evidenza e all’evidenza della storia? :

In quanto a'Cartesio — « il primo in questa filosofia, »
siccome voi inesattamente lo chiamate, poiché¢ « il primo in
questa filosofia » nei tempi moderni ¢ stato Lutero — in



7% ' DELLA VERA
quanto a Cartesio, io dico, vi accordo ch’ egli non siasi an-
cora perduto nelle ombre dell’ oblio; poiché sventurata-
mente tutti i giansenisti i quali, fin dall’istante in cui ap-'
parve, afferrarono la sua filosofia, lo riguardano ancora
siccome il loro grande alleato; tutti i razionalisti, gl’ideali-
sti, i panteisti, g’ increduli lo venerano ancora siccome loro
capo; e quantunque sdegnino le sue dottrine religiose, cid
non ostante ne conservano il metodo, esclamando: « Tutta
la filosofia di Cartesio si racchiude nel suo metodo. » Non
- possono leggersi i loro giudizi risguardanti Cartesio, senza
che salga il rossore alla fronte e che il dolore scenda al
cuore, scorgendo la parte sciagurata che attribuiscono a Car-
tesio in cid che chlamano la grande epoca della separazione
della filosofia datla rehgwne e la vittoria della ragione
sulla fede. .
Certamente rion tutti i cartesiani di buona e semplice fede,
-ed io vi rendo la giustizia di credervi tra questo numero,
sono giansenisti, razionalisti, pantelsn, increduli. Imperoc-
ché, per buona ventura, mon tutti i’ cartesiani prendeno
seriamente il metodo di Cartesio. Per buona ventura tutti
i cartesiani, arrestandosi, nella teoria, ad alcune dottrine
di Cartesio, siccome g dottrine presso a poco‘indifferenti,
non curansi gran fatto di ammetterle in tutte le conse-
guenze alle quali queste dottrine, secondo il signor di Bo-
‘nald, da loro stesse si spingomo; e meno ancora pensano
essi di porle in pratica. Se non tutti i cartesiani perd sono
giansenisti, razionalisti, idealisti, panteisti, increduli, il con-
trario tuttavia ¢ incontestabilmente vero: tutti i gianseni-
sti, i razionalisti, gl'idealisti, i panteisti, gI’ increduli sono
altrettanti seguaci del metodo di Cartesio, sono gli ammi-
ratori, i panegiristi, gli apologlstx di Cartesuo, sono piu o
meno cartesiani. :
Ora, questo fatto costante, umversale, non torna a piu
fortuna, ve ne assicuro, né a pid onore per la memoria dl

\



E DELLA FALSA FILOSOFIA 75

Cartesio. Per la qual cosa, allorquando con accento ironico
vi rivolgete a me, dicendomi; « Quel buon Carlesio, pel
quale voi sentite quasi pieta, » voi siete nel vero. Si, io
sento veramente la pietd per Cartesio, e ne conoscete voi -
la ragiéne? Perché se Cartesio vivesse a’nostri giorai, scor-
gendo cié che dicesi e cid che si faall’ombra del nome Suo,
scorgendo questo nome divenuto il vessillo della falsa filo-
sofia, ed anche d'una filosofia anticristiana ed empia, egli,
uomo d’intenzioni cosi pure e di sentimenti cosi cristiani,
si svellerebbe i capelli, si batterebbe il petto, e, confuso e
umiliato, sentirebbe, ne sono sicuro, pietd di sé stesso.
7 , o

§ 17. Allre olto false asserzioni che il signor di Bonald figlio
ha compreso in poche linee. Si confutano le sei prime, e si
prova’ 1.° non essere il padre Venlura che hu chiamato uNI-
VERSALE il dubbio di Cartesio, ma il signor di Bonald padre, -
secondo Cartesio stesso; 2.° che questo dubbio non é nulla

. meno che METODICO; 3.° che non servi per nulla al suo autore;
4.° che U'10 PENSO, DUNQUE 10 sonNo,.di Cartesio, non ¢ una
verild ch’egli abbia conservato malgrado il suo dubbio ; 5.° che
questa pretesa terild primitiva non é che una vera balordag-
gine. La verita secondo san Tomaso. Il cRITERIO secondo gli
scolastici. Perché essi ne esclusero il SENso INTIMO. 6.° Disputa
di sant’ Agostino contro gli accademici. Questo dotlore non fece
giammai dell’10 80 CHE VIVO, il principio della, sua filosofia.
Sant’ Agostino ¢ stato citato falsamente dal signor di Bonald
figlio, e quest'ultimo ¢ stato compiutamente ingannato. '

E voi ancora signor visconte sentirete pieta di voi stesso
allorquando, nella solitudine della vostra campagna, lungi
dalle noje della citta, concentrato totto in voi stesso, tornerete
a leggere la continuazione dell'apologia di Cartesio che vi é
stata spggerita con queste parole: « Non si deve frattanto

“» spingerlo all’ oblio esagerando il suo dubbio -metodico
» che voi chiamate un dubbio universale. S’egli avesse du-
» bitato di tutto, non sarebbe mai giunto a nulla. Il suo dub-



o8

76 ) DELLA VERA

» bio non era universale, poiché conservava una prima ve-
~ »_ritd come fondamento dcl suo edificio. Era questo il me-
todo istesso di sant’ Agostino, il quale, disputando cogli
» accademici, non prese certamente il suo principio nella
fede, ma invece nei lumi naturali. Cominciamo, diceva
egli, da una prima veritd: Io so di esistere, stio me vivere.
Non vi dispiaccia, mio reverendo padre, ma ecco precisa-
mente il metodo inquisitivo che voi biasimate; sant’ Ago-
stino, insieme col buon Cartesio, prende le mosse dal
lume naturale, nella certezza della sua esistenza, e da essa
crede poter giungere ad un risultato. Perché adunque
apporre al signor di Bonald d’ AVER SEGUITO LA MEDE-
SIMA STRADA? »
Nel leggere queste linee io ‘non credo quasi a’miei occhi.
Giammai non videsi accumulata in si poche parole tanta
quantitd di non-sens, ovvero di sentimenti contrarii alla ve-
ritd. Giammai videsi portare tant’oltre questo tono d’alba-
gia, — cosi sconvenevole ai gravi scrittori — che afferma
tutto senza dubitare di nulla. In queste linee voi affermate :
1.° che io fui il primo a chiamare universale il dubbio di
Cartesios 2.2 che il dubbio di Cartesio eéra solamente meto-
dico. e non gia universale,; 3.° che Cartesio ha stabilito so-
pra una veritd T edificio della sua filosofia; 4.° che il me-
toedo di Cartesio fu niente piu che quello. di sant’Agostino;
5.% che sant’Agostino io biasimai, biasimando la filosofia in-
‘quisitiva ; 6.° che sant’Agostino ¢ stato cartesiano; 7.° che
tale fu ancora il signor di Bonald, e 8.° finalmente che que-
" sto metodo agostiniano-cartesiano fu fecondo di risultati.
Ora, signor visconte, vogliate perdonare la mia franchezza,
ma in tatto cid non vi ha una sola parola di vero, siccome
or ora vedrete.
1.° Dev’ essere cosa molto dispiacevole per voi, signor
visconte, che in questa sventurata difesa ¢he foste indotto
a stendere in favore di vostro padre, dobbiate sempre tro-

3

<

R

<

<

3

M

<

o

3.

R

3.

<

2

<

3!

M

b

b+

3

<



E DELLA FALSA FILOSOFIA 77

varvi in manifesta contradizione con lui, non solamente
nelle dottrine, ma.ancora nelle parole. Voi mi dite: « Non
» bisogna spingere Cartesio verso I oblio, esagerando il suo
» dubbio metodico che VOI chiamate universale, » e sem-
- brate, con ¢id, rimprocciarmi che 10 sono il solo ovvero il
.primo a chiamare universale il dubbio di Cartesio. Ma, per
tacere moltissimi altri, non ascoltaste forse lo stesso sngnor
di Bonald; nel passaggio ch’io vi ho citato (§ 14), in cui si
leggono queste parole: « Cartesio, per riformare la filosofia,
» comincid dal dubbio UNIVERSALE. — -Questa ipotesi (del
» dono del lmguag io) non accordasi ‘col dublrio UNIVER-
» SALE di Cartesio$ » Prima adunque di portarmi querela
che, parlando del dubbio di Cartesip, io lo chiamai univer-
sale, non era forse atto giusto e leale di regolare il vostro
conto col padre, di aggiungere cioé un'errata-corrige a quei
passi dove egli, molto prima di me, qualificd nell'istessa
maniera il dubbio di Cartesio?

2.° Voi chlamate metodico il dubbio di Cartesio, cioé a dire
regolare, ragionevole, utile; ma ¢é lo stesso padre vostro che
in questa parte ancora vi da il torto. Voi lo udiste piu in-
nanzi dirvi che I'evidenza alla quale Cartesio credeva d’es-
sere giunto per mezzo di questa strada non arrivava nep-
pur alla certezza ; voi lo scorgeste opporsi inesorabilmente
a questo dubbio cartesiano, chiamandolo una cosa fittizia,
inutile, impossibile, inverisimile, assurda, contraria alla
natura dello spirito umano. Voi lo udiste chiamare uesto
dubbio una GRANDE ILLUSIONE per il filosofo, un GRANDE
ERRORE nella filosofia; e lo udiste ancora provarvi gli ef-
fetti di questo dubbio funesti per I'uomo e per la societa.

3.% Se Cartesio, voi aggiungete, avesse dubitato di tutto,
non sarcbbe giammai giunto a nulla. Eh! mio Dio, gli écid
che appunto ¢ avvenuto. Cartesio Aon giunse ad alcuna
cosa che allorquando, per una felice incongruenza, pose
da un lato il suo dubbio universale. Egli non comincid



78 DELLA VERA

a ragionare che dopo d’ aver cominciato a credere. Ma, firi-
ché rimase nel dubbio, si. rivolse in un circolo vizioso,
avendo affermato che tutto cio che sembra evidente alla ra-
gione & vero, perché la ragione ¢ dono di Dio, che non
potrebbe averla a noi data se non per conoscere il vero; e

che questo Dio, autore della ragione, esiste, perché la sua.

esistenza sembra evidente alla ragione. Finché adunque Car-
tesio rimase rinchiuso nel suo dubbio, non pervenne mai
a nulla, siccome' lo stesso signor di Bonald ve lo ha dimo-
strato nel quadro ch’egli fece della futilita della filosofia di
Cartesio, ¢ che io vi ho posto sotto gli occhi.
~ 4.° Ma voi insistete ancora dicendo che « il dubbio di Car-
tesio non era universale, giacché conservo una veritd primi-
" tiva. » E quale? se non & questa: Jo penso, dunque io sono.
Ma questa pretesa verita primitiva, siccome é chiaro per tutti
coloro che lessero in Cartesio medesimo il cammino ch’egli
segui, questa verita primitiva non é una veritd che Cartesio
" abbia conservata nel suo dubbio e malgrado il suo dubbio;
ma invece si & questa la prima verita colla quale incontrossi

progredendo nélla-via del suo dubbio. Fu ‘questa la prima

conquista del suo dubbio, non sendo affatto esistita nel sup
spirito all’epoca del suo principio dell’ipotesi del dubbio.
Questo dubbio adunque non era nel principio .che dubbio,
e null’altro che dubbio, senza mescolanza alcuna di verata.
Per conseguenza o vogliate convenirne, 0 no, nulla di meno
sara - sempre un dubbio universale, un dubbio assoluto.
‘8.2 Voi affermate che questa veritd primitiva: 10 PENSO,
DUNQUE 10 s0No, che, secondo voi, Cartesia conservo malgrado

il suo dubbio, sia stata « il fondamento del sue edificio. » Io-

voglio accordarvi cid, ma a condizione che voi conveniate
che era questo un fondamento aereo d’un edificio di carte.
- La veritd, secondo la magnifica definizione dataci da san
Tomaso, & |'EQuAZIONE DBLLA C0sA. B DELL'INTELLETTO: Jiqua-
tio rei et intellectus; ¢ I'uniformitd e la somiglianza tra

-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 79
il modo di concepire una cosa e I'essere, e il modo d’essere
questa cosa fuori dell'intelletto.

11 senso intimo, diceva Storchenau, & noi stessi che sen-
tiamo; Sensus intimus sumus nos ipsi qui sentimus. Il senso
intimo non ¢ adunque che un criterio dei fatti interni, delle
modificazioni intellettuali e fisiche del nostro essere. Que-
sto criterio, in cid che a lui appartiene, ¢ fedele e infalli-
bile. Noi veramente pensiamo e soffriamo allorché sentiamo’
di pensare o di soffrire, ¢ non abbiamo bisogno d'alcun’altra
testimonianza che di noi stessi per esser certi dei pensieri-
e de’ dolori mostri.

Ma questo stesso criterio, infallibile allorché ci attesta
cio che accadde in noi, non é d’alcun sussidio -allorché trat-
tasi di cio- che trovasi fuori di noi. Questa fu la ragione
per la quale gli scolastici, ammettendo la ragione retta co-
me criterio delle veritd -dell'ordine intellettuale, Ja testi-
monianza de’ sensi per le verita dell’ordine fisico, e la te-
stimonianza istorica per le verita dei fatti lontani da noi
per distanza di tempi o di luoghi, esclusero il senso intima
dal numero dei criterii della veritd. E infatti, in che modo il
senso inlimo, testimonio esclusivo di cid che accade in noi,
potrebbe essere del piu lieve so¢corso per farci intendere
come sono in loro stesse, quelle cose che sono fuort di noi
e attestarcene la verita?

Rammentatevi ¢id che disse il signor di Bonald con parn
buon senso che grazia: « Invece di sospendere il primo an-
» nello della catena delle nostre cognizioni-a qualche punto
» fisso fuori dell’'vomo, quest’annello noi lo teniamo con-
» una mano, ¢ stendiamo coll’altra la-catena; onde crediamo
» seguirla allorché essa ci segue. Noi ci pensiamo noi stessi;
» cid, che ci pone nella posizione. d’'un uomo che vorrebbe
» da s¢ medesimo pesarsi senza bilance e senza conirapesi.
» Bensacri delle nosthe proprie illusioni, noi ¢’ interroghiamo
» da noi stessi, e prendiamo 1'eco della nostra propria voce

-



80 DELLA VERA

» per la risposta della veritd. » Ora é questo precisamente
cid che avvenne a Cartesio. Avendo posto come veritd pri-
mitiva, di cui gli sarebbe stato impossibile di dubitare, que-
sto entimema: fo penso, dunque io sono; egli si & detto:
» Cid che mi costringe ad ammettcre una tal conclusione
» siccome vera si é che io nc ho una percezione chiara e
» distinta. Per la qual cosa io potrd affermare che tutto cio
% di cui avra una simile percczione, potrd ammetterlo sic-
» come vero. » Cartesio adunque ha preso evidenza risul-
tante dal- sentimento del suo pensiero e della sua esistenza
per la regola dell’evidenza delle cose fuori di lui; ha preso
il senso intimo, il criterio de’ fatti .all'vomo interni per il
criterio de’ fatti esterni. D'un solo sbalzo-ha superato un
abisso. Volle trasportare questo criterio dall'ordine delle evi-
denze dove & tutto, in un ordine d’evidenze dove esso non
¢ pit nulla. E tenendo con una mano il primo annello
delle sue cognizioni, e stendendo coll’altra la catena, egli
ha creduto seguirla ‘allorché essa seguiva lui. Egli pep-
s0sst da sé medesimo, 8t pesod da sé stesso senza bilance
neé contrapesi. TrastuLLo delle sue proprie tllusioni, inter-
rogossi e prese Ueco della propria voce per la rzsposta della
veritd.
6.° Se sant’Agostmo avesse veramente asserito cid che voi
pretendete abbia detto, il metodo cartesiano non si trove-
rebbe meglio trattato. Il preteso fo so ch’esisto, di sant’A-
gostino, non ha che far nulla coll'Jo penso, dunque io sono,
di. Cartesio. Sant’Agostino, siccome voi stesso dichiarate,
-avrebbe pronunciato le sue.parole per confondere gli acca-
demici, nel mentre che Cartesio avrebbe pronunciato le al-
tre per formare i filosofi. L' Io so ch’esisto, di sant’Ago-
stino, non sarcbbe stato che un argomento per provare ad
altri questa verita: Che I'uomo pud comoscere certamente
" alcune cose, contro la dottrina accademica contenata in que-
sto principio: Che I'vomo non pud nulla conoscere con cer-



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' 81
tezza, esclusa anche la sua EsISTENZA. Al contrario I’ Io pensov,
dunque io sono, di Cartésio, ¢ per questofilosofv il principio
di ognt evidenza, di ogni filosofia per la quale I'nomo puéd
giugnere alla conoscenza, alla conquista di ogni veritd pa si
soLo. Sant’Agostino avrebbe, con questa irrecusabile prova,
dimostrato I'esistenza dell'Eroyy accademica, senza che per
cid questa proposizione fosse il principio della sua filo-
sofia: precisamente nel modo istesso che Fénélon e il si-
gnor di Bonald servironsi della proposizionc medesima per
provare l'esistenza- di Dio, senza che per la stessa ragione
sia stato il principio della loro filosofia. Yoi dunque avete
confuso, cid che in tale discussione vi & accaduto _sovente,
materie totalmente diverse tra loro; la filosofia subiettiva
e la filosdfia obiettiva, il principio d'una filosofia col me- -
todo di dimostrare una veritd. Per la qual cosa vi siete'
posto apertamente fuori della questione allorché trattasi del -
metodo. di Cartesio. .

Quello che é certo si é& clxe I'To so ch'io esisto- non tro-
vasi nei tre libri della Disputa di sant‘dgostino coniro gli
accademici; dove voi affermate averlo rinvenuto. Cio che,
trovasi in. realtd in-questi libri, riguardo la questione che
in questo momento ci ‘tiene occupati, si é un intiero capi-
tolo con questo titolo: CHE NON i PUO PERGEPIRE LA VERITA’
CHE COL 30CCORso Dt Dio: Veritatem nist divina ope non per-
cipi (lib. 1, cap. vi). E ¢io che trovasi in realta in questi .
Jibrisi ¢ la conclusione seguente: « Ma finalmente ¢ dive-
» nuta manifesta la sola-disciplina della piu verh di tutte -
» le filosofie. Imperocché la nostra filosofia non é gid quella
» di questo mondo, rifiutata per giustissimi tgloli dally
» nostra religione; ma ¢ quella al contrario, ben altrimenti
> intelligibile, alla quale la ragione anche pii sottile non
» puo ricondurre le anime cieche dalle tenebre multiformi
» coll'errore, che dopo che il sommo Iddio, per un eccesso -
» di popolare clemenza, ha fatto scendere ¢ sottomessn

»

.



82 DELLA VERA

» lautoritd dell’intelletto divino fino al corpo dell'uomo
» ed ¢é per mezzo dei precetti ed anche dei fatti di questa
» scienza che le anime poterono venire eccitate a ritornare
» in sé stesse e a riguardare la patria senza avere bisogno
» dei dibattimenti della disputa. » Ora tutto cio deve pro-
varvi a sufficienza che sant’Agostino prese realmente dalla
fede le sue mosse. E giacché amate tanto sanUAgostino che
ne formate le vostre delizie, io voglio consigliarvi di leggere
il suo libro: De utilitate credendi, de ordine, de magistroy
¢ resterete maravigliato in vedere che .sant’Agostino non
consiglié agli aliri, né prese per sé che la fede per principio
della sua filosofia.

Alcun che disimile all’To so ch’io esisto trovasiin.sant’A-
-gostino, non gia ne’ libri_contro gli accademici, ma nel se-
condo capitolo del libro DerLa viTa reLice (De vita beata).
In questo dlalogo, sant’Agostino, avendo a trattare con un
certo Navnglo, epicureo, che affermava di non sapere se? uo-
mo avea' un’anima siccome avea un corpo, gli disse: « Sai
1u almeno che Tu vivi? Scisne saltem le vivere? Al che Na-
vigio rispose: Lo so: Scio, inquit. » Allora sant’Agostino

riprende: « Tu sai dunque che hai un corpo; tu sai ancora

d’avere la vita. Tu sai dunque d’avere due cose, il corpo e

la vita, ossia I'anima; tu non dubiti adunque che queste due -
cose, I'anima e il corpo, csistono. Ergo duo ista esse non

dubitas, animam et corpus. » :

_ Ora queste parole: «Io so ch'io vivo, » che sant’Agostino
trasse dalla bocca di Namgto, a fin di costrmgerlo a rico-
noscere che 'uvomo ha un’apima, che hanno esse a fare col
principio e col metodo di filosofare di sant’Agostino mede-
simo? Non vi é abbisognato adunque un giro ben grande
per concludere da . queste parole, pronunciate da un tale
soggetto e in simile circostanza, che il metodo di Cartesio
¢ quello medesimo di sant' Agostino; che sant’ Agostino, dis-

putando con gli accademici, non pensod punto di prendere



E DELLA FALSA FILOSOFIA 83

. le sue mosse dalla - fede, ma invece, insieme con Cartesio,
nei lumi naturali della sua esistenza, cheé sant’Agostino

- abbia detto agli accademici: « Cominciamo da una prima
veritda: lo so ch’io esisto; e che si é il melodo stesso di

-sant’Agostino ch’io biasimo, nell'oppormi a quello di Car-
tesio? Dove apprendeste adunque una simile erudizione? »

" Non ¢ forse della poesia che vi vien suggerita, invece di filo- .
sofia? E se la poesia non ¢ esclusivamente una verita, deve
peré almemo avvicinarsi ad essa, sit proxima veris; nel
mentre che tutte queste affermazioni, cosi ingiuriose per
parte vostra, non hanno né da vicino né da lungi rapporto
alcuno colla veritd. Finzioni sono queste, parti dell'imagi-
nazione tanto poco benevoli per me quanto lo sono troppo

" per Cartesno. Per la qual cosa, signor visconte, copiando
questo pezzo quale ve lo hanno fornito, questo testo quale
ve lo hanno ordinato, mancandovi il tempo ‘di svolgere da
voi stesso sant’Agostino, avete creduto di fare una grande
scoperta, nel mentre che voi non'avete nulla scoperto, as-
solutamente nulla; prendes}e la moneta adulterata per mo-
neta di buona lega; la vostra buona fede & rimasta ingan-
nata, e voi sigte stato completamente beffato.-

§ 18. 8i confutano le due ultime asserzioni del signor di Bonald
figlio. Mancanza di delicatezza di questi nel non aver detto
una soIa parola delle dimostrazioni zstorwhe che il padre Ven-
tura avea riportato in favore della proposizione : LA FILOSOFIA
INQUISITIVA E E SARA’ SEMPRE SENZA RISULTATO. Vengono op-
poste adunque al signor di Bonald le dimostrazioni istoriche
che lo stesso padre suo ha date in favore di tale proposizibne, .
e la critica sanguinosa ch’egh fece della ﬂlosoﬁa INQUISITIVA '
antica e moderna

oon

Non.é adunque gran fatto necessario di arrestarmi a ri-
levare cid che vi ha d'inesatto, direi quasi d’incivile in
queste parole: « Perché dunque opporre al signor di Bo-



84 DELLA VERA

nald d'aver seguilo la stessa strada? » perché, siccome vi'
¢ stato provato, io non ho dctto giammai né pensato che
il signor di Bonald fosse cartesiano: ¢ lo stesso signor di
Bonald ha riéusato quest'onore che voi far gli volete, se.si
trattassé ancora di stare in compagnia di sant’Agostino,
avendovi dimostrato d’aver seguito una strade totalmente
contraria a quella.di Cartesio.

-Ma non posso altrettanto concederyi rispetto alla preten-.
sione sulla quale voi tornate’ sovente,-e che in quest Julti-
mo passo della vostra lettera avete voluto fortificare col-
I'esempio di sant’Agostino e con quello di Cartesio, non
contento d'averlo appoggialo sopra molti altri womini ce-
lebri che voi non nominate; cioé a dire che per mezzo della
filosofia inquisitiva possono aversi, risultati felici.

Io sono costretto primieramente a rammentarvi un oblio
di delicatezza e direi quasi di lealti per parte vostra nel-
1"acensa che andate ripetendo sovente ¢ su tutti i tyoni,
d’aver detto cioé che la filosofia senan é DIMOSTRATIVA, NOR
¢ nulla, e che la filosofia inquisitiva é stata e sard sempre
senza risultati. A udirvi, sembrerebbe che io avessi lasciato
sfuggire dalla mia penna tale affermazione per distrazione,
per leggerezza e senza prove. Le mie Conferenze perd pos-
sono attestare il contrarjo. Colla storia della filosofia antica
alla mano, nella mia prima conferenza ho provato, ovvero
creduto di provare, che la filosofia inquisitiva antica erastata
insufficiente a stabilire anche le prime e, le piu importanti
veritd- dell’esistenza di Dio, dell'immartalitd dell’anima e
delle obbllaazlom d’una legge morale, ¢ che essa, per tutte
risultato, era giunta allo scetticismo. Nella: mia terza con-
ferenza ho provato -ovvero ho creduto dl .provare, che la
stessa sorte & toccata alla filosofia inquisitiva dei témpi mo-
derni, nella quale volli far distinzione di quattro epoche:
1.° Tepoca della separazione della filosofia dalla religione
nel secolo decimosesto; 2.° 'cpuca della divisione e della ste-



.

E DELLA FALSA FILOSOFIA 85
rilitd nel decimosettimo; 3.°I'epoca della negazione e del-
I'ateismo nel secolo decimottavo; e 4.° I'epoca dell'inganno
e del panteismo mistico nel secolo nostro. Nella mia se-
conda conferenza ho provato, ovvero ho creduto di pro-
vare, che, al contrario, la filosofia cristiana, fondata dai Pa-
dri della Chlesa,estata in v1gore durante quattordici seeoli
in tutti i paesi cristiani, & stata la filosofia dimostrativa, la
quale, ragionevole nel suo principio del pari che solida nel
suo fondamento e sicura nel suo metodo, & stata feconda,
magnifica ne’ suoi risultati, avendo risoluto tutte le que-
stioni dell’ordine puramente filosofico, avendo sviluppato e
confermato col raziocinio tutto il cristianesimo, posto ogni
verita sopra solidissima base. Ora adunque sopra simili prove
di fatto si fonda la‘mia tesi sulla differenza de’ risultati di
queste due-specie di filosofia.

(‘)uest.e prove, le quali dall’ immensa maggioranza di co-
loro che mi fecero I'onore d’ascoltarmi e di leggermi fu-
rono trovate sodisfacenti, voi eravate senza dubbio padrone
d’asserire che tali non siano. Voi eravate padrone di dire
ch’esse son deboli, inconcludenti, arrischiate; e, con altret-
tante prove contrarie, era ancora in poter vostro il consul-
tarle e combatterle. Volendo perd esser giusto e. leale verso
il vostro avversario, voi non eravate padrone di non dirne
nulla. Voi non eravate padrone di presentare come pypo-
sizioni isolate, sfuggite all’irriflessione e sproviste di prove,
quelle proposizioni, conseguenza d’una. larga dimostrazione,
conseguenza delle dichiarazioni dei filosofi stessi e della sto-
ria delle diverse epoche della filosofia; ed ancor meno era-
vate padrone di rivolgere quasi in ridicolo una discussione
cosi importante e cosi grave. ,

Quantunque perd giudicaste conveniente dl non tenere
alcun conto delle prove colle quali ho creduto d'aver dimo-
strato che la filosofia, $'ssa 10n & DIMOSTRATIVA, 107 é nulla,
e che la filosofia nquisiTIVA ¢ senza risultati come scnza

Vera e falsa filosofia. 6



86 DELLA VERA

base; io credo che voi non avrete il coraggio di non tenere
alcun conto neppure al padre vostro delle prove colle quali
egli dimostrd le identiche proposizioni.

Lafilosofia di cui s'occupa il signor di Bonald nel primo
discorso delle sue Ricerche non ¢ che la filosofia la quale
« cerca ogni verita per mezzo dei SOLI LUMI DELLA RAGIONE
(pag. 1). » Non é questa adunque altra cosa che la filosofia
INQUISITIVA, quella filosofia che voi avete voluto divinizzare.

Ma il signor di Bonald, appoggiandosi sempre all'autore
dclla Storia comparata dei sistemi filosofici, impiega venti
lunghissime pagine per provare che -questa filosofia, ch’egli
chiama « una delle piaghe della societd (pag. 5), » fino dai
tempi che precedettero il cristianesimo, si é divisain tante
opinioni e sistemi particolari a ciascuna sctta, o personali a
“ciascuno de’ suoi discepoli, che non fece altro che confon-
derc tutle le idee, abusare di tutti i principii, risolvere.
con ipotesi gratuite, questioni temerarie, impiegare dna
dinlettica fallace onde stabilire a volonta il paradosso, e che
finalmente non é stata che upa disciplina nello stesso tempo
sprovvista di certezza nelle sue massime, d’utilitd ne’ suoi
risultati, di dignita ne¢l suo carattere.

Egli ci mostra il platomsmo degenerato in idealismo, I'i-
dealismo che fa capoa sogni_della teurgia, il peripateticiswo
conducente all’empirismo per finire nel pit grossolano ma-
terialismo ; egli ci mostra come tutte queste scuole, tutte
queste sette antiche precipitarono finalmente nell’ abisso
senza fondo dello setticismo e del pirronismo, ¢ come gli
avanzi di tutti questi sistemi non formarono che un vero
caos.

Ma nella critica ch’egli fece della moderna filosofia il si-
goor di Bonald non fu meno severo che nella critiea della
filosofia antlca. « La riforma, dice egli, fece inclinare verso
» il peripateticismo; le scuole cattoliche fece inclinare mag-
« giormente verso le 1dee di Platone. Si fu allora, dice De



- . E DELLA FALSA FILOSOFIA 87

. » Gerando, che la filosofia comincid a separarsi dalla teolo-
» gia, ed ebbe la fortuna, per tale divorzio, di tornare ad
» essere uno studio profano. — Il seguito ci fard conoscere
» ¢id che la religione e la filosofia abblano guadagnato da
» tale divorzio. »

Io vi prego,signor visconte, d’arrestarvi alquanto su que-
ste ultime parole di vostro padre. Voi vi troverete la cen-
sura del sistema verso il quale sembrate inclinare, di quel
sistema che rifiuta ogni intervento della religione e della
fede nella filosofia. Poiché voi applaudiste alle parole di Fé-
nélon, — di cui perd non comprendeste la vera forza, —
che « la filosofia é la ragione. » Ma udite ancora il signor
di Bonald apprendervi cid che sia una filosofia la quale non
€ che la ragione. « Nell’ aspettazione perd, soggiunge egli,

« » dei felici effetti di questa separazione, la filosofia venne
» rigettata in futte le questioni che avevano occupato e di-
» viso i filosofi dell’antichita: sulla Causa primitiva dell’u-
» niverso, sull’ origine delle cose, le distinzioni dello sjn}
» rito e dei sensi; i fondamenti della morale e della so-
» cietd, senza avere pil alcun mezzo né altri dati ch’essi
» non aveano avuto; e fornala ad essere studio profano e
» forse pagano, essa’ fu condannata a ricominciare TUTTI
» 1 SISTEMI DEL PAGANESINO € a Tinnovellare dei Greci TuTTe
» LE LORO SCUOLE, TUTTE LE LORO SB'I'TB 'I‘UTTB LE DISPUTE
» LORO. » R

Deve cié dimostrarvi, signor visconte, che ogni filosofia
la quale, segregandosi totalmente dal principio religioso,
non si procura altri mezzi, altri dati da quelli che aveano
i filosofi pagani, ogni filosofia inquisitiva che non fondasi
che sulla ragione personale, venisse anche professata dagli
stessi cristiani, non ¢ che una filosofia pugana, che rinno-
vella tutti i sistemi del paganesimo, I ultimo de’ quali, se-
condo san Paolo, altro non & che la FOLLIA: Sapzemtam
queerunt, et stulti facti sunt. )



oo

88 . DELLA VERA
« Infatti, prosegue il signor di Bonald, noi avemmo i no-
stri ddealisti, i nostri empirici, i nostri materialisti, i
nostri dommatisti, anche i nostri teosofi e i nostri illu-
minati; noi avemmo sofisti in gran numero; non ci man-
cano che gli stoici; oggi noi diveniamo ecleftici pem Es-
SERE QUALCHE cOSA. » (Pag. 29.) -
De Gerando avea detto: « Dopo la caduta della filosofia
scolastica, la ragione umana era apparecchiata (senza dub-
bio* dalla riforma) a ricostruire FINALMENTE L’ OPERA sUA.
« (L’opera vostra, signor visconte, quella della filosofia. della
ragione.) Tre grandi riformatori vollero successivamente,
» nel secolo decimosettimo, eseguire una tale intrapresa. Ba-
cone in Inghilterra, Cartesio in Francia e Leibnitz in Ale-
magna. Ma separandost essi fin dal principio, $'avviarono
».per cammini diversi, » Ed intorno a questo, ecco il si-
gnor di Bonald esclamare: « Noi ne sappiamo a sufficienza
» di cid; questi tre riformatori, che si separano nel punto
» donde muovono, non s incontreranno giammai. Questa
» filosofia che si riforma incessantemente e che non SI
» FORMA GIAMMAI, non -avrd finalmente acquistato che
» un ingrandimento del campo di battaglia. Il bisogno di
» un’altra riforma fard quanto prima sentirsi, e noi possiamo
» anticipatamente contare su un nosello riformatore. »
Cid che adunque con mio dolore ho trovato nel signor
di Bonald ¢, lo ripeto, il non aver conosciuto la filosofia
cristiana. S’ egli avveduto si fosse della esistenza di essa,
che pur si é prolungata per lo spazio di quattordici' secoli,
riconosciuta 1’ avrebbe - per una filosofia immeritevole di
quelle accuse ch’egli mosse alla filosofia pagana antica, rin-
novellata ne’ tempi moderni dal protestantismo. Nel mae-
chiare della dovuta ignominia questa filosofia hastarda, e
richiamar i filosofi cristiani alla filosofia del cristianesimo,
egli avrebbe rannodato la catena della scienza filosofica cri-
stiana, spezzata dal protestantismo; si sarebbe avveduto che

B2

<

-
-

b

b

2

b2

M

3!

<

s

3

<

2.

M

R/

<



, E DELLA FALSA FILOSOFIA .89
non era mestieri d’un novello riformatore, per riformare
una filosofia che non era stata giammai formata; imperoc-
ché la filosofia cristiana era stata veramente formata, avea
fiorito durante un si lungo spazio di tempo, e che avea bi-
sogno sol d’ essere richiamata, e non git riformata, al-
meno nelle sue dottrine. In mancanza di cid, il signor di
Bonald, non avendo veduto nel mondo scientifico, fino da
tremila anni, che la filosofia inquisitiva, ha dovuto di-
mostrare il bisogno. d' un -novello riformatore, e che que-
sto riformatore, che la filosofia invano avea atteso per lo
spazio di trenta secoli, era egli medesimo, il signor di Bo--
nald. Questo solo ¢ il suo errore, e, se cosi vi piace,.il suo
- torto. : .

Ponendo perd da un lato questo traviamento del genio,
tutto cié che il signor di Bonald asseri sulla vanita ¢ I'im-
potenza della filosofia inquisitiva é di una evidenza chia-
rissima, d’ una forza di ragionamento irrefragabile; poiché
si tratta di fatti e di fatti patenti, incontestabili, che ser-
vono di base alla sua dimostrazione. Lascio adunque parlar

" lui, non potendo trovare un miglior difensore contro i vo-
stri attacchi.

§ 19. Si continua a confutare, con le testimonianze del pgdre suo,
Vasserzione del signor di Bonald, che « la filosofia INQUISITIVA

_pud avere felici risultati. » Quadro terribile che il signor di
Bonald padre ha fatto dells miseria e delle ruine della filo-
sofia de’ giorni nostri; ed elogi ch’egli aggiunse sulla filoso-
fia DIMOSTRATIVA. Il signor di Bonald padre da ragione su
tutti ¢ punti al padre Ventura, gittando suo figlio nello spiace-
vole labirinto di questo quadrilemma, donde non pud uscire:
o0 di non aver letto le opere di suo padre, o di non averle com-
prese, o di averle obliate, 0 di non aver voluto esser leale.

’ \d
Dopo aver fatto una critica si amara della filosofia moderna
in generale, il signor di Bonald credette dover arrestarsi in



90 DELLA VERA

particolare sulla filosofia de’ nostri giorni; ed ecco cié che
ne ha detto:

« Al presente, se noi gettiamo un’occhiata generale sullo

» stato attuale della. filosofia presso le mazioni moderne che

”

»

]

T ¥ ¥ 3 8 ¥ ¥ 8 3

I'han coltivata con ardore pit grande, dove ci sard fatto
di rinvenire una riLosoria? Forse in Francia? e chi potra
dirci qual & il sistema di filosofia che visi trova, non dird
assolutamente universale, ma solamente dominante? Forse
in Inghilterra, divisa presso a poco tra quattro variate dot-
trine: quella di Hume, quella di Berkeley, quella di Reid,
quella di Hartley? Sard finalmente in Alemagna, dove la
filosofia leibniziana venne rovesciata da quella di Kant, il
quale anch’egli alla sua volta passd, lasciando solomente
una successione contenziosa, della quale ciascuno si ¢ ap-
propriato una reliquia?La questione fondamentale d'ogni
filosofia' & 'ancora una causa. da rivedere.

» Jo non parlo gia delle questioni sulla sostanza e I ac-
cidente, sulle nozioni del tempo, dello spazio, dell’esten-
sione, su | istinto, il senso intimo, le cognizioni istin-
tive, e sopra mille altre cose che formano oggetto di di-
sputa tra le varie scuole di filosofia. Ma la grande que-
stione dell’ esistenza della causa prima, questionc che
tiene occupato fin dalla sua origine il genere umano e
sulla- quale gli uomini non possono tacere pit che andare
d'accordo, é stata forse risoluta dalla filosofia in modo da
rendere sodisfatti tutti i filosofi? Alcuni s'imaginano d’a-

» verla provata, perché vi qredono; ma ¢ stata mai offerta

alcuna prova ch’ abbia trovato grazia presso'i partigiani
dell’opposto sistema? Condillac combatte la prova di Car-
tesio, che la crede dimostrativa non altrimenti che un

‘teorema di gcometria. Hume attacca quella di Locke, ed

egli stesso yiene alla sua volta combattuto da Reid, il quale
anch’egli, ignorando 'su che far fondamento, invoca, come
ultimo sussidio, il senso comune, ed attuta in tal modo



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' N

» I' orgoglio délla filosofia, fino a interrogare i sentimenti
» del volgo per sapere se essa deve credere in Dio. Clarke,
» con la sua prova del’ Enfe necessario, si.fa avversa la
»-scuola peripatetica; e Kant finalmente, che biasima Locke
» per aver tenlato di dimostrare. ]’ esistenza di Dio, e il
» quale combatte tutte le prove.che ne sono state esibite,
» giunge fino ad affermare che non pué’ dimostrarsi né la
» certezza né la possibilita di questa esistenza.
» Chi voglia convincersi dell’ insufficienza di tutti questi
» sistemd, basta che legga solamente il capitolo VII del volu-
» me I della Storia comparata (di De Gerando), ed ivi si
» scorgeranno colla piu gran meraviglia i desiderata o i vuoti
» che rimangono ancora a riempire in filosofia. Dopo trenta
» secoli di lavori filosofic, intorno-ai principii delle umane
» cogmzlom, I’ autore pone diciotto problemi, senza: com-
» prendervn il primo di tutti: Che cosa é la scienza? sulla-
» quale non si ¢ ancora d’accordo. Questi diciotto problemi,
ciascun de’ quali dovrébbe per sé solo agitare tutte le que-
stioni della filosofia, sono sviluppati in una serie di cento
sessanta questioni, alle quali se ne potrebbero aggiungere
altrettante, e che risolute in un mode dagli uni, sarebbera
» ben presto risolute in un modo contrario dagli altri: poi-
‘ché I'uno, dice De Gerando, nchlede che gli si provi I'e-
» spertema, un altro che gli venga provata I evidenza;
» quest’ultimo vuole ancora che gli si dimostri la possibi-
» lita d’ una conoscenza qualunque. Ciascuna volta che un
» filosofo avea posto una base piu profonda che non i. suoi
» predecessori, sopraggiunge, all’ istante medesimo, un pen-
» satore che vuol portarsi pia mnanza, e pone un novello
» dubbio su questa base.
» Di tal mnodo, per non parlare che dei tempi moderm, Ba-
» cone ha riformato la filosofia; Cartesio I'ha riformata dope
»_Bacone; Leibnitz ha riformato Cartesio. L' Inghilterra, la
» Francia e I’ Alemagna ebbero ciascuna i loro riformatori;

3

¢

H

M

.

\".



92 DELLA VERA

»

2

b

E

<

»

b}

<

2

$

2

<

»

<

k)

<

2

b

<

ed ecco che oggi l'autore della Storia comparata annun-
cia, siccome urgente, siccome inevitabile, un’alira riforma
della filosofia. ) )

» Per la qual cosa, in ultima analisi, la Storia comparata
altro non ¢ che una.storia delle variazioni delle scuole
filosofiche, la quale non lascia per RISULTATO che un as-
soluto scoraggiamento, un insormontabile disgusto d’ o-
gni ricerca filosofica, e I’ impossibilita dimostrata d’ in-
nalzare d’ora innanzi un edificio, che dico ? d’arrischiare al-
cuna costruzione, su questi terreni senza consistenza, ove
non veggonsi DA PER TUTTO CHE TERRIBILI RUINE. Su
che adunque questi filosofi vanno d'accordo? SU NULLA.
Qual ‘punto venne mai posto fuori di disputa? qual edifi-
zio & stato innalzato? NESSUNO. Platone e Aristotele si ri-
chiedono: Che cosa é la scienza? che cosa é il conoscere? E
noi, tanti secoli dopo questi padri della filosofia, dopo tante

» osservazioni ed esperienze, dopo tanti sistemi e dispute di
» filosofia e di filosofi, noi, che andiamo si orgogliosi del pro- -

2

<

L

<

bt

<

bl

<

X

M

B2

<

E:

<

3

<

3.

<

2

<

gresso della ragione umana, noi dimsndiamo ancora: Che
cosa ¢ la scienza? che cosa ¢é il conoscere? E pud dirsi di
noi che ricerchiamo ancora la scienza e la sapienza, non
altrimenti che, sono gia duemila anni, la cercavano i Greei.
» In tal modo, allorché I’ autore della Storia comparata,
che ha studiato il forte e il debole di tutti-i sistemi, che
non loda nessuna filosofia 0 nessuna opinione ch’egli non
sia all’ istante costretto di riprendere in pasticolare; al-
lorché, io dico, ﬁuest’ osservatore imparziale della mobi-
lita di tuttj i sistemi, dell'incertezza di tutte le opinioni,
dell’ incoerenza di tutte le dottrine, invoca per ultimo
mezzo di salute la filesofia dell’ esperienza, io oso richia-
warlo e richiamare futti i buoni intelletti all’ esperienza

» della ﬁlosoﬁa.

» Finalmente, il collegio incaricato d.'ella direzione della

» pubblica istruzione, I’ Universita di Francia, nei metodi



E DELLA FALSAvFlL\OSOFIA ) - 93
» d’ insegnamento ch’ essa ha prescritto per ciascun grado
» d’istruzione, trattandosi della filosofia, si ¢ contentata d'in-
» dicare ai maestri le migliori opere di tutte le scuole in-
» differentemente: i trattati dl Bacone siccome quelli di Car- _
» tesio, di Locke come di Malebranche, di Condillac come
» di Leibnitz, poiché essa ha giudicato, con ragione, che
» non ¢’ era oggidi in Francia né in Europa ALCUN SISTEMA
_» D1 FiLosor1A che fosse universalmente a sufficienza acere-
» ditato per venire adottato pel pubblico insegnamento.

» Non solamente non vi & stato giammai alcun sistema di.
» filosofia che abbia potuto riunire tutte le menti in una
» dottrina comune, ma  neppure ¢é posszbzle CHE, COLLA
» MANIERA DI FILOSOFARE SEGUITA FINO AL PRESENTE,

-» VE NE ABBIA GIAMMAI ALCUNO. . °

» Gli uomini, naturalmente indipendenti gli uni dagli al-
» tri, si governano nelle loro azioni per niezzo della pro-
» pria volonta, nei loro pensieri, per mezzo della propria
» ragione; e la ragione umana non pud cedere. che all’au-

, » torita dellevidenza, ovvero all’evidenza dell’ autorita. Ora,
» NELLA NOSTRA FILOSOFIA, non ¢i ebbe giammai né autorita
«» né evidenza. » (Povero Cartesiol)

Questo processo terribile che ha fatto il s:gnor di Bonald
contro la filosofia inguisitiva, contro- quella filosofia che
pretende progredire coi soli lumi della ragione, per conse-
guenza contro la filosofia di Cartesio, in favore della quale
voi reclamate il triste privilegio di non essere andata a cer-
care nella fede il punto da cui movere, ma-nella luce na-
turale dell’ esistenza dell’ womo, questo processo vi fa co-
noscere che questa filosofia non -ha in realty fatto capo in
nulla, che anzi, io m’ingannd, non riusci che alle dispute,
alle contrpdizioni, all’incertezza, allo Scetticismo, alla distru-
zione compiuta d’ogni filosofia e d’ogni verita.

Nel condannare perd con termini si energici ogni filo-
sofia inquisitiva, il signor di Bonald non oblio totalmente



94 DELLA VERA

la filosofia nata dal cristianesimo; e quantunque, come ho
di gid notato, in essa non abbia nulla compreso, che anzi
sia parso sprezzarla sotto il nome di scolastica, non ¢ men
vero perd che, senza dubitarne, ne abbia fatte in poche
linee I’ elogio pit grande ¢ pid compiuto, .dicendo: « Ma
» le questioni fondamentali della scienza morale, che la
» filosofia de’ giorni nostri ha si audacemente portate al suo
» tribunale, erano allora decise dalla religione o traltate
> nello spirito del suo insegnamento. In tutta U Europa
» eravi UNIFORMITA’ D1 DOTTRINE SOPRA 1 PUNTI IMPORTANTI €
» unitd di sentimenti. I dottori delle varie universita o an-
» che delle varie nazioni davano assalto d’ argomenti piut-
» tosto che lottare d’ opinioni..... Vuol giustizia si confessi
» che la scolastica ha procurato sagacitd agli spiriti, preci-
» sione alle idee, concisione alle lingue woderne, e special-
» mente alla nostra. » (Pag. 25 € 26.) ‘

Ora, una tale filosofia, che non trattava le questions fon- '
damentali della scienza morale che nello spirito della re-
ligione, e mon le decideva che per mezzo di essa, era evi-
dentementé una filosofia che prende nella fede il principio
donde muovere e progredisce alla luce della fede: era la
filosofia ch’io chiamo dimostrativa. ’

Questa filosofia avendo stabilito, secondo il signer di Bo-
nald, una perfetta uniformita di dotirina e di semtimenti
su tutti i punti importanti tra tutti i dottori e in tutte le
universitd d’Europa; avendo fatto cessare la diversita, I'in-
certezza, la contradizione delle dottrine filosofiche, era stata
benemerita della religione e della societd: questa filosofia
avendo procurato sagacitda alle menti, precisione alle idee,
concisione alle lingue moderne, e particolarmente alla lin-
- gua francese, avea anche ben meritato delle scienze e della
letteratura. Ma una filosofia che ha si fatta base, che rag-
giunge tali risultati, non ¢ che la vera filosofia, la sola filo-
sofia veramente sicura, la sola veramente utile.

N

-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 95

E questi tratti, coi quali il signor di Bonald ha descritto
la filosofia dimostrativa, gittati in mezzo del tristo quadro
ch’egli fece dell'impotenza, della vanita, dei cattivi effetti
d’ogni filosofia inquisitiva, che fu seguita da tremila anni,
non fanno che confermare cid ch’io ho asserlto, cioé che la
fillosofia, se non é dtmostratwa non é nulla, e che ogni
filosofia fuori di essa é senza base e senza risultament:.
Ecco adunque lo stesso signor di Bonald darmi ragione su
tutti i punti, e rivendicare la filosofia cristiana dalla legge-
rezza e dal disprezzo col quale suo figlio credé conveniente
d’attaccarla senza conoscerla.

~ Io non so cid che potrete opporre a tali mentite datevi da
colui che la vostra pietd filiale vi ha posto in certo modo nel
dovere di difendere, e 'autorita paterna del quale avrebbe do-
vuto, mi sembra, imporvi silenzio. Cié ch’io so chiaramente
si &, che questa maniera di esprimersi del signor di Bonald,
si forte e si decisiva, rispetto alla filosofia, confrontata col
modo con cui vi siete espresso per vendicarla,deve convin-
cervi d'una delle quattro seguenti cose: o che il figlivolo nom
abbia letto le opere di suo padre o che, avendole lette, non
le abbia comprese; o che, avendole comprese, le abbia dimen-
ticate; o che, non avendole dimenticate, abbia voluto mostrar
d’averle obliate per sodisfare la sua voglia d’attaccarmi. Cio
ch’io so si é che non vi ha alcun mezzo di sfuggire da que-
sto quadnlemma, nel quale sicte stato gettato dalla stupiditd
o dalla malizia de’vostri collaboratori, ¢ che, costretto di sce-
gliere tra queste quattro ipotesi, dovete trovarvi immensa-
mente imbarazzito. Infatti, non é piu facile il decidere quale
sia la meno penosa o la meno umiliante. Ma, frattanto che
vi occupate di tale scelta, io prendo ad esaminaré il terzo
punto della vostra lettera, , '



i}

9% . DELLA VERA

'

§ 20. Tre altre imputazioni del signor di Bonald figlio contro
ﬂ padre Ventura. Incominciasi col confutare la prima, eioé che
«il padre Ventura ebbe torto di dichiarare falsa’ questa defini-
zione dell'uvomo del signor di Bonald padre: UNA INTELLIGENZA
SERVITA DA’SUOI ORGANI. » Che cosa é una definizione? L’essenza
dell’uomo consiste in cid, che Uanima ed il corpo vi sono sostan-
zialmente uniti, in modo che formano un composto sostanzial-
mente uno. Ragioni colle quali il padre Ventura avea dimo-
strato la falsita. della definizione dell’uomo, dissimulate dal
signor di Bonald figlio, malgrado l’tmpresszone ch’esse fatto
aveany sul suo spmto

In questo terzo punto, la vostra benevolenza a mie ri-

guardo mette a carico mio tre altre imputazioni: 1.° ch’io

~ ho detto che la definizione data dell’uomo dal signor di
Bonald ¢é erronea, nel mentre voi dichiarate essere tutto
al piu incompleta; 2.° che questa stessa definizione, che ora
io riguardo e rigetto siccome falsa, altre volte I'avea consi-
derata e lodata siccome vera; 3.° che in ogni caso dovea
tenersi conto al signor di Bonald del bene ch'egli fece per
la sua novella deﬁnmone dell’ uomo, e che io ebbi torto di
crltnarlo. )

" Yoi vedete chiaro, signor vnsconte, ch’no non dissimulo nes-
suna delle vostre accuse. Questo avviene poiché sento non
esser difficile la risposta. Vado adunque a riprenderla se-
condo quest’ordine e secondo il modo col quale me le
avete diretté sotto Iautoritd del vostro nome. .

La prima di tali accuse si ridace semplicemente a quelle
regole della logica, delle quali vi mostrate tanto geloso.
Secondo queste regolg, una definizione altro non & che
presentare un oggetto con lineamenti e colori tali da riu-
scir impossibile il non riconoscerlo; & I’espressione chiara
e precisa della natura od essenza dell’ oggetto definito.

N



E DELLA FALSA FILOSOFIA 97
Una definizione adunque che porge un'idea erronea e falsa
di questa natura od essenza non & gia solamente inesatta
ed incompleta, ma falsa eziandio ed erronea. Ora: la defi-
"nizione che ha dato dell’ uomo il signor di Bonald (un’in-
telligenza servita da’suoi organi) esprime un’idea erronea

~» e falsa della natura e dell’essenza dell’ uomo; dunque, ece.

La natura o I'essenza dell'npmo non consiste gia nell’es-
sere cgli un’intelligenza, poiché vi hanno intelligenze (gli
angeli) dall'vomo diverse. La naturd o I'essenza dell'vomo
non consiste neppure nell’ aver egli degli organi; poiché vi
hanno alcuni esseri (gli animali e le'piante), i quali quan-
tunque abbiano organi, non sono perd I'uomo. La natura
o I'essenza dell’'uomo non consiste finalmente nell’esser egli
un’intelligenza avente un corpo'o servita da un corpo: un
‘angelo potrebbe prendére un corpo umano, potrebbe avere
questo corpo, potrebbe farsi servire da questo corpo; pur
non sarebbe mai un womo. ' '

La natura o I’essenza dell’uomo oonsiste nell’essere egli
un’intelligenza umita al corpo in una maniera si intima
ch'essa forma col corpo un composto reale, naturale, essen-
ziale, soslanziale, ¢ non gid un composto solamente acci-
dentale, artificiale, morale, fattizio. Cid & tanlo vero che,
avvenendo colla morte la separazione dell’anima e del corpo,
" rimane da un lato un’anima, ed un cadavere dall’altro, ma
P'uomo plu non eSIste.E questa si ¢ la ragione per la quale
‘nel linguaggio universale ‘del genere umano, che & il lin-
guaggio della natura e per conseguenza della verita, non si
dice né si ¢ giammai detto dell’'uomo morto: Quest womo
trovasi- nel cielo o nell’inferno; ma invece si' dice: L'ani-
ma sua si ritrova nell’inferno o nel cielo; poiché I'anima
dell’'uomo non cogmmsce l'uomo piu di quello faccia il suo
corpo. : :

La natura o essenza dell'uomo consiste ancora in cid, che
Fanima intellettiva trovasi unita al corpo siccome una for-



08 DELLA VERA

ma ! alla sua materia; in modo clie, come sempre avviene
in simili unioni che si chiamano formali, I'essere ¢ proprio
dell'anima, appartiene all’ anima, e non conviene al corpo
che alloraquando I'anima glielo partecipa per mezzo d’una
comunicazione formale, vale a dire per mezzo d’una com-
municazione che da alla materia I'atto che gli ¢ proprio
"¢ fa si che la materia in pofenza venga costituita in atfo. E
cio ¢ talmente vero che, allorquando I’anima si separa dal
corpo, questo cade in dissoluzione e cessa di essere come
* corpo umano, poiché il corpo umano riceve il suo essere
nell’aniwa e per I'anima. Ogni materia non ha I'essere che
dalla sua forma; e separata dalla sua forma non ha piu I'es-
sere, salvo che un’altra forma inferiore, sopraggiungendo a
formarle, non gli dia un nuovo essere, lo che accade sem-
pre in cid che chiamasi la trasformazione e la corruzione.
La natura o I'essenza dell’'uomo consiste ancora in cid, che,

in consegucnza di questa unita di essere, propria dell’anima
c a cui partecipa il corpo, le operazioni umane non-sono esclu-
sivamente dell’anima sola né¢ del solo corpo, ma del corpo
animato, ovvero dell’anima-corpo, sono di tutto il composto,
. sono, in una parola, dell’vomo; il che la filosofia cristiana
csprime con questo canone: Le Azion1 sono DE1 supposTI. LE
AZIONI SONO DEl CONGIUNTI: Acliones sunt suppositorum,
actiones sunt conjuncti. E questa ancora é profonda dottrina

" espressa dal linguaggio universale del genere umano. Im-
perocché non havvi-alcuno che dica: La mia mente pensa, la
mia lingua parla, la mia hocca mangia, le mie mani operano,
i miei piedi camminano; ma si dice sempre e da per tutto:

* Non si prenda in questo luogo la parola. forma nel senso gevmetrico
nel quale la forma non ¢é che la modificazione esteriore, la configurazione
della quantita; ma nel senso filosofico, in cui la forma é il principio so-
stanziale, attivo, Patto primo di ogni essere composto pel quale’un essere
& questo essere, e non un altro, ‘



-

E DELLA FALSA FILOSOFIA 99
lo cammino, io opero, io mangio, io parlo, io penso. Il che
significa che, nell'idea, nel pensiero, nella coscienza dell'u-
manitd tutta intiera, le azioni non sono gia separatamente
dell'una o dell’altra di quelle parti che costituiscono I'uomo,
ma del TuTTO3 NON Sono gié dell’anima o del corpo, ma del-
I'vomo. - . ‘

"Finalmente, la natura ¢ I'essenza dell'uomo consistono in
cid, che in ogni naturale-composto le parti di cui si forma
non essendo separatamente complete, ma completandosi I'una
per mezzo dell’altra, mercé la loro unione sostanziale, in
modo che il TurTo, e non gid le parti, sia completo ¢ per-
fetto, 'anima umana non ha la sua operazione completa
che nel corpo e per mezzo del corpo, nel modo istesso che
il corpo non ha il suo essere completo che nell’anima.e
per mezzo dell’anima. Imperciocché I’ anima umans, la pi
debole tra le sostanze intelligenti, alla guisa d'un miope
che abbisogna d’un istrumento che gli renda chiara la vista,
ha bisogno del corpo per conoscere distintamente gli og-
getti. Si ¢ nel corpo ch’essa vede distintamente il singolare
dopo averne, per mezzo della virtu intellettiva che gli ¢
propria, estratto I'universale ed essersenc formato le idee.
Sono adunque I'anima ed il corpo due sostanze separata-
mente incomplete, lc quali complotansi I' una coll’ altra
mercé la Joro unione intima-e sostanziale, e cospn‘ano in-
sieme alle operazioni del tutto.

Da cid segue che l'anima  umana non é gid unita. al
~corpo in pena delle colpe ch’ella avrebbe commesse in uno
stato precedente.a quest'unione. Era questa la dottrina dei
pitagorici e dei plal.omcn, rinovata piu tardi dagli origenisti.
Ne segue che I'anima umana non & stata gittata nel corpo
come in una oscura prigionie, donde fa duopo ch’clla esca
per veder chiaro. Tutt altrimenti, I'anima umana senza il
corpo vedrebbe gli oggetu confusamente; essa & ordinata
al corpo dalla sua propria natura, dalla.sua essenza, e non



100 - DELLA VERA

trovasi unita al corpo che pel suo maggior bene, per suo
maggior vantaggio, per completare I'azion sua per mezzo
del corpo, il quale gli presenta i fantasmi o la materia della
quale essa estrac le idee sue e raggiunge la sua perfezidne ‘
nell’'ordine delle sue operazioni intellettuali.

Tutta questa dottrina ¢ di san Tomaso, ed io I'ho espo-
sta lungamente nelle mie Conferenze. (Vedi conferenza II,
§§ 7-9, e conferenza VII, §§ 3-8.) Voi non ne diceste pur
una parola nel vostro atto di accusa; e nondimeno, lo ri-
peto, da avversario giusto e leale, voi dovevate parlarne.
Con questo silenzio, da cui dovea pur ritrarvi un senti-
mento d’onore, nella vostra lettera voi mi fate passare per
una mente leggiera, che avea criticato la definizione in dis-
corso senza aver ragionato la mia critica; mentre al con-
trario, appoggiandomi a san Tomaso, ho dimostrato, con ra-
gioni che generalmente si trovarono- buone, la falsita d'una
tale definizione e le funeste conseguenze che se ne possono
trarre; e fu cid addimostrato coll’ esporre ad un tempo la
vera dottrina sull'unione dell’anima col corpo, sulla natura
e I'essenza dell'uomo, e col rispondere alle difficolta che sor-
ger poteano da una tale dottrina.

‘Ma quantunque voi :abbiate passato sotto un silenzio in-
comprepsibile questa dottrina e queste ragioni, a voi stesso
non le parvero affatto meschine e prive di fondamento. Da
un lato voi mi dite: « E un fatto ben degno d’esser notato,
» che, nel mezzo della cittd pit illuminata det mondo ¢ con
» tutti i progressi d’ogni genere di studio di cui andiamo
» si superbi, voi' faceste gustare le stesse dottrine che un
» domenicano ed un francescano, san Tomaso e san Bona-
» ventura, insegnavano di conserva a Parigi sono ora sei-
» cento anni. Voi-ci riconducete la verita ch’erasi allonta-:
» nata da molto tempo dalle nostre scuole razionaliste, e ci
» mostrate com’essa non pud rinvenirsi che retrocedendo
» molti secoli indietro. » Da un altro lato voi dichiarate che

-

-

-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 104

la definizione dell’'uomo data dal signor di Bonald & incom-
. pleta; vocabolo che nella bocea d’ un figlivolo pué, libera-
mente passare per sinonimo di erronea. Egli ¢ dunque evi-
dente che la mia esposizione della dottrina di san Tomaso
sull’uomo ha dovuto fare qualche impressione sulla vostra
mente, poiché vi ha ispirato questi elogi e suggerita una
tale dichiarazione. . .
§21. 8 contmua la confulazwne della stessa accusa. Epzlogo
delle ragioni provanti che la definizione bonaldiana dell’uo-
mo eschide formalmente Vunione sostanziale dellanima e del
corpo, e che essa é falsa in filosofia quanto sarebbe in teolo-
gia la definizione di Gesi Cristo: UN DIo SERVITO DALL'UOMO.
‘Vera definizione di Gesu Cristo secondo Evangelo e dell’womo
secondo san Tomaso. Malamente dal signor di Bonald padre fu
combattuta questa definizione, che é la sola vera e perfetta.

Ma giacché, non ostante tutto cid, voi insistete nel dire
ch’io ebbi torto di criticare quesia definizione, anch’ io
mi credo in dovere d’insistere nella mia difesa e rammen-
tare alcune delle mie osservazioni su tale soggetto, di cui
voi.non teneste alcun conto, rimettendo solamente alle mie
Conferenze il lettore che desidera conoscere la dottrina di
san Tomaso sulla somma di tutta questa grave questione.

Ho osservato adunque primieramente che il signor di Bo-
nald collasua definizione dell’'uomo (una intelligenza servita
dagli organi) non fece che riprodarre con maggior grazia,
ma non gia ‘con maggior verita, la dottrina dei platonici, la
qual diceva secondo -Cicerone, che 'uomo non ¢ che uno spi-
rito che ha per appendice 1l corpo: 4jebat appendicem ani-
mi esse corpus, ¢ affermava che 1'anima ymana ¢ unita al
corpo come il motore al mosso, il battelliere al suo battellos
imperocché, stando allo stesso signor di Bonald, non vi'sareb-
be altro Jegame, altra relazione tra I'anima e il corpo dell’uo-
mo fuor-quella che esiste tra il padrone e il suo servo.

Vera e falsa filosofia. 7
.



102 DELLA VERA

Ma il padrone ed il servo non sono gia UNO, bensi due,
realmente distinti e non aventi tra loro che relazioni mo-
rali, non gid un’intima-unione. Essi 'non formano un com-
posto d’alcuna specie, neppure accidentale e fattizio; méno
ancora uno naturale, sostanziale, reald. Il padroné ed il servo
hanno ciascuno il loro essere, la sostanza loro propria, indi-
pendente I'una dall’altra. Essi hanno ancera le loro proprie
operazioni, I'uno quella del comando, I'altro quella dell’ ob-
bedienza; e queste operazioni non dipendono gia da ambe-
due siccome da un tutto. Essi sono finalmente due esseri
completi ciascuno nel suo stato, che posson ricevere un mu-
tuo vantaggio dal lero ravvicinamento, ma che non possono
influire su I'essere e I'esistenza fisica I'uno dell’ altro.

Ma tutto cid ¢ ben lontano dal vero allorquando discor-
resi delle relazioni tra I'anima e il corpo. Una simile dot-
trina adunque, applicata all’ uomo, ¢ la negazione formale
di questo naturale composto, di questo composto reale che &
I’ uomo, dell’ unionc sostanziale dell’anima col corpo, dell'u-
nitd di queste .due sostanze in una sola .ed in una stessa
unitd di essere; ¢ la negazione formale delle loro nature,
separatamente incomplete e che non si completano se non
se nell’unione. Una simile dottrina ¢ la negazione formale
che 1’uomo, anima e corpo, Y essenzialmente uno ¢ no giad
due. Una simile dottrina ¢é la negazione formale della dot-
trina-del concilio di Vienna; il' quale dichiara che I'anima
intellettiva ¢é la forma sostanziale del corpo. (Vedi conferen-
za II, § 8.) Una simile dottrina ¢ la negazione formale della
vera natura, della vera essenza, della vera condizione del-
I'uomo. Essa adunque ¢ falsa, ervonea all’ultimo gmdo, come
ancora la formola che la contiene.

- Voi potete pur dire a’ vostra posta: « Dunque essa (la defi-
» nizione bonaldiana) pué non indicare a sufficienza I'unione
" » sostanziale delle due nature, ma perd non I’esclude. Una
» definizione non pud dir tutto. Ques&o ¢'un discorso in com-

' .



E DELLA FALSA FILOSOFIA ; 103

» pcndlo € ristretto ai soli puntl i pu‘1 osservabili dell’ og~.

» getto definito. » Ma non solamenteé la definizione in que-

stione non indica a sufficienza, non solamente essa non in--

dica affatte 'unione sostanziale delle due nature, ma I'esclude

formalmente, giacché stabilisce tra 'anima e il corpo alcune.

relazioni totalmente contrarie a quelle richieste da tale
unione. Se il signor di Benald ‘avesse definito I’ uomo, sicco-
me fecero alcuni filosofi, un animale che ha la facoltd di
ridere, sarebbe questa  una -definizione. assolutamente in-
completa, ma .non sarebbe falsa; poiché essa non stabilisce

relazioni tra I'anima e il corpo contrarie alla loro unione -

sostunziale; Di'tale definizione potrebbe asserirsi: Se essa
non addita a sufficienza Uunione sostanziale, essa perd
non I esclude. Ma non pud dirsi altrettanto della definizione
del signor di Bonald, la quale tende ad affermare una dua-
litd> completa e perfetta delle due sostanze quale esiste tra
il servo e il padrone, e falsifica, per cid solo, la vera natura
e la vera essenza dell’'uomo. Senza dubbio wna definizione
non pud dir tutto; ma allorché, nel poco che pud dirsi del-
I’ oggetto definito, essa 1o pone in una falsa condizione e lo
presenta per quello che non ¢, una tale definizione é non
~ solamente incompleta, ma erronea e falsa.

Io aveva notato ancora, nei passi indicati, ehe la domma

dell’'unione sostanziale dell'anima e del corpo dell'nomo ha

ammirabili relazieni con.la dottrina dell'unione sostanziale
tra la divinita e 'umanita in Gesa Cristo, che la vera dot-
trina riguardo all'uomo ¢ questa; che in esso I'anima e il
€Orpo sono uno nell’unita di essere, come la vera “dottrina
ng\mrdo Gesd Cristo ¢ che la divinita e 'umanitd sono uno
in esso nell’'unit3 della persona; che quelfa dattrina ¢ il fon-
damento della vera filosofia, siccome questa ¢ il fondamento
della vera teologia; e che, finalmente, ogni scienza intellet-
tuale e religiosa é racchiusa in questa grande parola di
sant’ Atanasio: « Comel anima razionale e la carne non fanno



106 . DELLA VERA ' )

» che un uvomo, cosl il Dio e I'uomo non formano che un
» Gesu Cristo: Sicut anima rationalis et caro unus est homo,
« ita Deus et homo unus est Christus'. » Ora aggiungo es-
sere non meno erroneo e pericoloso in filosofia il dire che
Iuomo & un’intelligenza servita dagli organi di quello sa-
rebbe in teologia il dire di Gesu Cristo un Dio servito dal-
P'uomo. E perché? perché questo modo di definire I'uomo
¢ la negazione formale dell’unita sostanziale dell’anima e
del corpo, la negazione del gran mistero dell’uemo: siccome -
quel modo di definir Gesd Cristo sarebbe la negazione for-
male dell unione ipostatica della persona.del Verbo colla
sua umanitd, sarebbe la negazione . del mxstero, ancora pil
grande, di Ges Cnsl,o.

Per la qual cosa, come la vera definizione di Gesii Cristo
¢ quella portaci dal Vangelo: L Verso raTT0 vOMO, Verbum
caro factum est, perché questa definizione esprime I'unione
intima, sostanziale, ipostatica della persona del Verbo colla
natura umana; nello stesso modo la vera definizione del-
I'uomo é questa: UN ANMIMALE RAGIONEVOLE, animal ratio-
nale, perché questa definizione stabilisce, in una parola,
I’ unione intima, sostanziale, naturale, reale tra I’anima e
il corpo.

1l signor di Bonald, nel capO\V delle sue Ricerche, dove
si sforza di provare esser giusta la sua definizione dell'uomo
e superiore a queélla degli scolastici, si & perduto al punto di
dettare le seguenti linee contro la definizione di san To-
maso, che tutti-i filosofi cristiani hanno seguito per piu
secoli: « Quella definizione che chiama I'uomo un animale

» ragionevole non fa una grande distinzione tra questa no-

i

! Osservate nelle Ctmférenze i punti sotto i quali la comparazione tra
Gesu Cristo e 1’uomo ¢ petfetto, e quelli sotto i quali non é tale. Uno di
questi_ultimi punti, per esempio, & quello che Gesu Cristo ¢ un individuo
Unus in .due nature, ¢ I’'uomo ¢ un composto Unum in due sostanze.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 108

» bile creatura, da un tempo in cui formavansi dagli ani-
»- mali altrettanti esseri dotati d'intelligenza e di ragione:
» essa rovescia I ordine delle nostre facoltd, ponendo la parte
» che riceve il movimento, prima di quella che lo comu-
nica; essa rovescia ancora I'ordine eterno degli esseri, po-
nendo la materia innanzi lo spirito. » (Pag. 299.) - °
Duole grandemente in udire il signor di Bonald espri-
mersi in questo modo, e volere accusar san Tomaso d’aver
sostenuto e predicato una definizione dell’'uomo che rovescia
Vordine delle sue facoltd e Uordine eterno degli esseri. Sem-
bra perd che il signor di Bonald non abbia fatta attenzione
a cio, che, in buon latino, la parola animale, come pud chia-
rircene Cicerone, non ¢ sinonimo di brufo. La parela ani-
mal, in latino, significa un essere animato, un composto na-
turale e sostanziale d’anima ‘e di corpo.La parola animale -
adungue, ponendo I'anima innazi al corpo, non rovescia,
ma invece mantiene al loro posto I’ ordine delle nostre fa-
colta e Uordine eterno degli esseri.

Ogni definizione metafisica, secondo le regole della lo- -
gica, deve mostrare il genere prossimo al quale appartiene
T'oggetto definito, e 'ultima differenza che lo fa distin-
. guere da ogni altro oggetto nello stesso genere, Ex ge-
nere proximo et ultima differentia. Ora, la definizione sco-
lastica colla parola animale comincia coll’ asserire il génere
al quale 'uomo appartiene, cio¢ a dire all'ordine degli es-
seri animati o aventi un’anima, all’ordine degli esseri che
non constano di sola materia, di corpo solo; e, affinché non
si prenda abbaglio in questa parola generale d’animale o di
ente animato, la definizione aggiunge la parola ragionevole;
e, da cid, essa determina I'ultima differenza per mezzo della
quale 'anima dell'uomo si distingue da ognialtra anima che
non ¢ la sua. La definizione adunque non pud essere né pid
regolare, né piu legittima, né piu completa, né pid per--
fetta, e di pii ancora essa & espressa in ottimo latino, in

1

™



106 DELLA VERA-

un latino elegante, e, cid che & ancora meglio, essa racchiude
in due parole tutta la vera dottrina dell'uomo, il che dovea
procurarle maggiori riguardi da parte del signor di Bonald.

§ 22. Si torna sulla stessa accusa. Importanza della dotirina

~ dell’unione sostanziale dell’anima ¢ del corpo nell’womo, a spie-
gare varii dogmi cristiani e gli effetti dei sagramenti. E questa
la ragione per la quale un concilio generale ha consagrato
_questa doltrina. Omaggio reso alla scolastica da Bossuet. Le
definizioni dell’womo che il signor di Bonald figlio attribuisce
a sant’ Agostino ed @ Bossuet non sono affatto identiche colla
definizione del signor di Bonald. Quetle sono incomplete, nel

" mentre questa é erronea. Le sotligliezze nelle scienze intel-
lettuali; sovente il cangiamento d’una lettera vi eangia tutla
intiera una dottrina.

Piacciavi osservare in pari tempo, signor visconte, che i
dogmi cristiani del peccato originale e dell'azione soprana-
 turale, divina, dei principali sagmmenu suppongono I'unione
sostanziale dell'anima e del corpo nell’'uomo. Si é per mezzo
di questa unione che spiegasi in qualche modo come il pec-
cato originale, propagandosi solaménte per mezzo delld ge-
nerazione del corpo, contamini veramente I'anima ancora; |
ed al contrario, come il Battesimo, conferito sul corpb con
una maniera sensibile, cancelli la macchia originale dell’a-
nima. Ci6 é perché il padre fornendo la materia corporea
" —alla quale s’unisce’ sostanzialmente I'anima creata da
Dio — non genera il corpo, ma I'vomo; e perché, nel modo
istesso, il Battesimo, quantunque non lavi che il corpo, non
si conferisce gia al corpo, ma all'vomo.

La cosa medesima ayviene per I'Eucaristia: si & per mezzo
del corpo che ricevesi Gesii Cristo; e cid non ostante, gli ef-
fetti diviai di questo ineffabile sagi'amenw stendonsi prin-
cipalmente sull’aniina, e sull'animasi verificano. E per quale
ragione? Perché non ¢ gia il corpa sola che si comunica, ma



E DELLA FALSA FILOSOFIA 107
il corpo animato, ma I'uomo; e, per conseguenza, gli effetti
-della comunione corporea comprendono, nella loro azione,
I'anima ancora, che ¢ unita sostanzialmente al corpo, nell’'u-
nita della-medesima essenza, come ricevendo il corpo di Gesi
Cristo, se ne riceve ancora la persona del Verbo, che vi ¢
ipostaticamente unita nell’'unitd della stessa persona.

Cid é tanto vero che, nell'amministrazione dei sagrarhenti,
_come possiam convincerei dalla lettura del rito che I'accom-
pagna, non é gid all'anima o al corpo, che rivalgesi il mi-
nistro delld Chiesa, ma all'voso. L'uomo ¢ quegli che vien
battezzato; P'uomo quegli a cui'si porge a mangiare il corpo
divino del Salvatore; I'uvomo quegli che vien confermato;
I'uomo & che vien unto; 'uomo € a cui si.conferisce I’or-
dine; 'uomo & quegli che vien legato in matrimonio. «

To'glic‘té la. verit¥ dell’unione naturale, reale, sostanziale
dell’anima e de] corpo dell'uomo nell’'unita della medesima
-essenza, per sostituirvi 'ipetesi erronea’ di Platone, rinovata

-da Cartesio e restaurata dalla definizione del signor di Bo-

nald, I'ipotesi che tra I’anima e il corpo non havvi che un’u-
nione accidentale, morale, effimera, passeggera; precaria, .
quale esiste tra il motore ed il mosso, tra il rematore ed
il suo battello, tra il padrone ed il servo; e allora I'azione
divina sull’'uvomo diviene - mespllcablle Per ispiegarvi una
tale azione, voi avete bisogno di ricorrere, anco nell’ordine
religioso, a I'uno de’tre sistemi, che a tutta forza d’ima-
ginazione, Leibnitz, Malebranche, Locke inventarono, nel-
I'ordine filosofieo, a fin di spiegare I'accordo in una stessa
operazlone, d’un’anima e d’un corpo, che si dissero uniti
insieme accidentalmente e in modo da renderli realmente
pue. Voi avete bisogno d'imaginare alcuna.cosa che s'avvi-
cini ai sistemi dell'armonia prestabilita, delle cause occa-
sionali, dell’ influsso fisico, che nulla giammai spiegarono
in religione, siccome nulla hanno spiegiato in filosofia, dove
gi fini coll’abbandonarli.



108 DELLA VERA

Alla potenza divina senza alcun dubbio, esercitata pel mi-
nistero del sacerdote, debbonsi gli effetti sopranaturali e in-
visibili dei sagramenti amministrati per mezzo di segni sen-
sibili e aventi per materia elementi naturali; imperciocché,
dice sant’Agostino, Ges Cristo medesimo ¢ quegli il quale,
per mezzo del sacerdote, battezza, assolve, consagra, ecc. Ma
non & gia parlar esatto il dire che Dio opera direttamente
sull’ anima, nell’ occasione che il sacerdote _applica i segni
naturali sul corpo. Secondo il linguaggio ricevuto in teolo-
gia, Dio ripete nell'vomo, con un modo sopranaturale e in-
visibile, cid che il sacerdote compie nell’zomo con un modo
naturale e visibile. Non & adunque I'anima sola dell’'nomo,
ma invece tutto I'uomo che ¢ il soggetto dell’azione:di Dio:
come non ¢ gid il corpo solo dell’ uomo, ma I'uomo intiero
che ¢ il soggetto dell’azione del sacerdote.

Da cid pud comprendersi I'interesse, hmportauza che ha
~ dato la Chiesa alla dottrina filosofica dell'unione sostanziale

dell’'anima e del corpo nell’'uomo, al punto d’avere, nel con-
cilio ecumenico di Vienna in Francia, dichiarato eretico co- -
lui che neghi ostinatamente esser I'anima la forma sestan-
ziale del corpo: Qui' obstinate asserere presumpserit ani-
mam non esse formam essentialem corporis, heereticus cen-
sendus est. E cio perché una tale dottrina filosofica non ¢é gia
un soggetto indifferente, ma della pit alta importanza per
l'intelligenza-e per la spiegazione di, molti dogmi cristiani,
per quanto & possibile comprenderli e spiegarli.

Non & gia solamente per vui, signor visconte, che io ho
seritto queste linee, le quali sottopongo intieramente, insie-
me coun tuttq il resto, al giudizio della Chiesa; ma si ap-
cora per coloro de’miei venerabili confratelli nel sacerdozio
nelle mani de’quali’ potra cadere questo scritto, e che si
occupano di filosofia. Yo voglio attirare la loro attenzione
sulla necessitd e sull’importanza della filosofia scolastiea
ne’suoi rapporti colla religione.



~

. E DELLA FALSA FILOSOFIA 109

Ei sembra perdche nel tempo medesimo che la difendete,
voi stesso non reputiate gran fatto ortodossa una tale defi-
niziene, giacché vi affrettate di chieder grazia per essa in
nome di due grandi autoritd, soggiugnendo: «-Sant’Ago-
« stino definisee' 'uomo: Anima rationalis utens corpore.
» Bossuet dice ancora che pud venir definita: -Un’ anima

'» ragionevole serventesi d’un corpo. Queste definizioni in-
» complete non sono gid tacciate d’errore. » Eccovi perd
due sole parole su tale soggetto. - '

Io non ho il tempo di verificare il testo di sant Agostmo
che voi citate, e potrebbe darsi che avvenga di questo testo
che voi attribuir.gli volete cid che & “avvenuto dello Scio -
me vivere che gli avete poste gratuitamente sulle labbra, -
come la verita primitiva che gli avrebbe servito di.principio

_in tutta la sua filosofia. Io potrei formare,senza il menomo
scrupolo, lo stesso dubbio riguardo a cid che fate dire a
Bossuet. In ogni caso perd questo grand’uomo non si adon-

terebbe certamente -con me se io preferir volessi ad una

qualunque sua definizione nell'vomo quella degli scolastici

e di san Tomaso. Imperciocché Bossuet ammirava ed amava

in singolar modo san Tomaso, e gliscolastici, siccome potete.
convincervene leggendo la sua Difesa della’ tradizione dei

Padri, ed in particolare tutto il terzo libro ed il.capitolo

vigesimo dell’opera stessa, dove tesse il pit grande elogio

della scolastica e di san Tomaso, difende I'una e I'altro .
dagli attacchi degli_eretici del suo tempo, dimostra come

coloro che biasimano la scolastica non la conoscon punto, ed

afferma che « se<non si cominci dalla scolastica, si corre

» rischio di smarrirsi negli studii della scienza sacra. »

Per la qual cosa io credo che Bossuet, giugnendo- al cielo,

ebbe la bella sorte di deporre la sua corona ai piedi di san

Tomaso insieme e del gran sole della Chiesa, sant’Agostino,

dicendo loro: « Io vi saluto, 0 maestri,a voi io debbo d’es-

» sere stato cid che io fui, e di trovarmi dove io sono. »



. 10 DELLA VERA

In-secondo luogo; voi mi permetterete di meravigliarmi
della vostra asserzione che questa definizione dell’ uomo,
che avrebber dato sant’Agostino e san Tomaso, sia iden-
tica a quella lasciataci dal signor di Bonald, mentre essa
& totalmente diversa. La parola servire, che vi ha forse
ingannato nelle due definizioni, non esprime le stesse re-
lazioni. ' '

Secondo sarit’Agostino e Bossuet, sarebbe I'anima medesi-
ma che si servirebbe del corpo siccome di mezzo o di stro-
mento; laddove, secondo il sighor di Bonald, é il corpo che
serve I'anima siccome un servo it sue padrone. Dicendo che
Panima si serve del corpo, non si attribuisce al corpo al-
cun atto completo indipendentemente dall'anima; potendo
trovarsi la causa istromentale o il mezzo dell'azione in-
timamente unito alla sestanza che lo pone, per cosi dire,
in moto. Per la qual cosa pud dirsi che I'anima servesi del-
I'intelletto per comprendere e della memoria-per rammen-
tarsi; e nondimeno questi mezzi sono facoltd sue proprie,
sono, in certo modo, I'anima istessa. Onde; dicendo che I'a-
nima si serve del corpo, non si afferma nulla che escluda la
sua unione intima e sostanziale col corpo. Di questa defi-
_ nizione adunque pud dirsi ancora con ragione che se non

indica a sufficienza Uunione sostanziale tra l'anima e il

corpo, essa almeno non Uesclude. Ed ecco perché queste
definizioni tncomplete di sant Agostmo e di Bossuet non fu-
rono tacciate d’errore. -
Dicendo perd che é il corpo che serve U'anima, si fa del
© corpo una sostanza attiva, invece d'un istromento passivo,
si riconosce in luj un’essenza completa, un’esistenza, un'a-
zione sua’propria indipendentemente dall’animaj cid che
esclude ogni idea della sua unione sostanziale  coll’ anima,
ogni idea della natura, dell’essenza stessa dell’'uomo; ed ecco

perché senza ingiustizia pné tacciarsi questa definizione
- d’errore. Cid é chiaro?



" E DELLA FALSA FILOSOFIA i
" *Cid non ostante voi riguarderete forse una tal distin-
zione siccome ‘una di quelle. sottigliezze scolastiche delle
quali si é tanto beffato U'abate Fleury (§ 3), e pud esserlo
forse per la scuola che vi fa parlare e che, gelosa d'essere
scaltra, non si cura gran fatto d’esser sotfile. Ma questa
distinzione non sard gid una sottigliezza per tutti coloro
i quali conoscono che, nei soggetti puramente metafisici,
una parola, una sillaba, una lettera appena, cangiando la
natura dei rapporti degli esseri, facendo passivo cid che ¢
attivo, attivo cid che & passivo, cangia in pari tempo total-
mente lo stato della questione. Questa distinzione non sara
gid una sottigliezza per coloro i quali conoscono che la ve-
ritd o la falsitd d’'una dottrina dipende sovente dalle grada-
zioni grammaticali quasi impercettibili. Qual cosa havvi di
pit impercettibile, per ragione d'esempio, che la grada-
zione di queste due preposizioni latine ex ¢ de? Pure san-
UAgostino osserva che non senza una grande ragione san
Paolo ba detto esserc il mondo per mezzo di Dio, e non di
" Dio: Ex ipso, et non pE ipso. La preposizione ex nota la po-
tenza di Dio, nel mentre che la preposizione de indicherebbe
la sun sostanza o la sua natura. Se adunque san Pdolo avesse
~detto che il ' mondo é di Dio, sarebbe sembrato volesse in-
sinuare che il mondo & uscito dalla natura o dalla sostanza
di Dio; ma avendo detto che il mondo-¢ per mezzo di Dio,
egli ha mostrato che il mondo ¢ stato creato dalta potenza
-, di Dio."Ecco adunquc I'affermazione dcl dogma della crea-
- zione 0 dell'errore panteista dipendente dalla preposizione
_ex usata a preferenza della preposizione deyle quah fra loro
non differiscono che d’una lettera.
To ho fede, signor visconte, nella penetrazione. della vostra
mente e nell’accortezza e mdu]genza del vostro cuore. Per
.mezzo della prima, io spero che voi accetterete I'importanza
delle considerazioni astratte che vi ho messo innanzij per
mezzo della seconda, io m’attendo che, indipendentemente



~
1

112 "DELLAVERA _
dal pentimento che ne sento, voi vorrete assolvermi da ogni -
pena é da ogni colpa d’aver osato affermare che questa de-
finizione del signor di Bonald: « L'uomo é un’ intelligenza
» gervita dagli organi, » é radicalmente falsa quanto quella )
di Platone: L'uomo é uno spirito avente per appendice il
corpo. - ) '
' 8§ 23. Rispondesi alla seconda imputazione, essersi cioé contra-
detto il padre Ventura coll’aver criticato un tempo la defini-
zione bonaldiana ch’egli avea in aliro tempo lodata. Cangiare
d’avviso sopra un’opinione scientifica non ¢ contradirsi. Egli
€ possibile, per’un privilegio singolare, che il signor di Bonald
figlio non abbia giammai cangiato d’avviso su nulla, e che,
vecchio, egli sia cid che era in gioventi. Questa perd non é una
ragione da poter rimproverare al padre Ventura d’aver ab-
bandonato all’etd di 39 anni le opinioni che avea all'etd di 27.
Sono 23 anni che il padre Ventura ha annuncialo e motipato
il suo cangiamento, e criticato la filosofia del signor di Bonald
padre, senza che la PIETA’ di suo figlio ne sia stala allora com-
mossa. Questo cangiamento onora la lealta del padre Ventura.
Non é a maravigliarsi se questi siasi a 27 anni ingannato sul
conto del signor di Bonald, allorché sant’Agostino confessd al-
Veta di 73 anni che a 40 erasi ingannato sul conlo di Platone. -
Voi m’accusate, in secondo luogo, in questa terza parte
della vostra lettera, dinon aver pensato sempre nell’istesso
modo rispetto a questa definizione del signor di Bonald « e
» che oggi io dichiaro radicalmente falso cid che altre volte
» io stimava vero.» Voi avetc ragione, signor visconte: cio
che voi dite & vero; ed ¢ forse la sola cosa vera che. tro-
vasi in tutto questo lungo atto d'accusa che avete portato
contro di me al tribunale della pubblica opinione; io non
perdo perd la speranza né il coraggio; io ho in mio fa-
vore, relativamente a tale accusa, I'ajuto dl circostanze at-
tenuanti.



. E DELLA FALSA FILOSOFIA - M3
_In questo-brano della vostra lettera, voi volete farmi pas-
sare per un uomo in- contradizione con sé¢ medesimo. Ma
abbisogno io forse di rammentare ad un logico valente sic-
come voi, signor visconté, che, secondo le regole della logica,
la contradizione si trova allorquando si afferma il contrario
d'una cosa sotto gli stessi rapporti e nelle medesime -cir-
costanze: Idem de eodem secundum idem? Secondo questa
regola I'uomo che.si contradice é Fuomo che afferma e nega
la cosa medesima nelle medesime circostanze e nel medesimo
tempo. Onde la contradizione abbia luogo, I'affermazione e
la negazione della cosa medesima debbono essere simultanee
‘e non gia successive. Professare un’opinione scientifica in un
tempo e modificarla o abbandonarla totalmente in un altro,
dietro novelle ricerche di ‘novelli studii e di'scoperte novelle,
fu giammai riputato una contradizione. Lungi da'cid, non
v’ha progresso scientifico senza una tal condizione. Ed io non
conosco un solo filosofo, senza eccettuarne Leibnitz e Cartesio,
le cuiopinioni non si siano in parte modificate, o siansi total- -
mente cangiate in conseguenza del tempo e della riflessione.
To parlai della definizione del signor di Bonald, ne’ter-
mini di lode che voi mi rammentate, soltanto in una di quelle
note colle quali accompagnai la traduzione della Legislazione
primitiva, che pubblicai in Napoli. Ma sono passati oramai
TRENTADUE ANNL, ed allora io non contava che VENTISETTR ANNL. °
In qual modo adunque potete voi trovar strano che, giovine,
io mi sia lasciato allucinare da cid ch’esservi potea di specioso
nella definizione del signor. di Bonald, e che, vecchio, dopo
‘trentadue anni di fatiche e di studii serii sulla filosofia e sui
filosofi esopra san Tomaso in particolare, abbia abbandonato
una_tale definizione, e che all’etd di cinquantanove anni ab-
bia io riconosciuto e dichiarato radicalmente falso cio che
a venliselte mi sembrava esser vero? '
Qual ¢ quell’'uomo, signor visconte, il quale, eccettuando
Te verita della.religione, per rapporto alle quali la fede del



114 * DELLA VERA -
vero cattolico ¢ costantemente la stessa: qual é quell’'uomo,
io dico, il quale non cangi d’avviso sulla politica, sulle
scienze e sulla letteratura, e che, giunto ad un’etd avanzata,
mantenga su gli stessi soggetti precisamente le stesse opi-
nioni che s'era. formato nella prima etd della vita? Quale
vantggglo adunque vanterebbe la vecchiaja sulla giovinezza,
se gli studii e le ricerche novelle, se I'esperienza degli uo-
mini e delle cose nulla apprendessero all’'uomo, e se gli fosse
vietato, all’etd d’uomo fatto, d’aver opinioni diverse da quelle
che avea all’etd dell’'uomo che formasi?

Egli ¢ possibile, signor visconte, che per una economia
tutta particolare della providenza la vostra mente non ab-
bia avuto bisogno’ dell’etd, degli studii e dell’esperienza per
divenire cié ch’ella ¢, e che sia nata gif\ fatta, gia formata
in tutte I'insieme dalle mani della natura, a quelmodo
che Minerva era uscita dal cervello di Giove. Egli & possibile

~ che la verita, su tutte quelle materie che sono I'oggetto delle - -

umane cogmzmm, siasi rivelata in tutto il suo splendore al
vostro intelletto ancora bambino, in modo che voi non ab-
- biate giammai avuto bisogno in cosa alcuna d’attenuare la
rigidezza de’vostri prineipii, di modificare le ‘vostre idee,
di rettificare i vostri giudizii, di cangidre ¢ vostre opinioni.
“Egli é possmlle ‘che voi non oi siate giammai ingannato
su nulla; che noa vi sia. giammai avvenuto di rigettare in
un’eld siccome radicalmente falso cid che in un'altra po-
teva-sembraret vero. Egli é possnblle finalmente che voi non
abbiate nulla appreso di nuovo, nulla di variato. dopo stu-
dii piv profondl, dopo riflessioni pit serie, dopo un eapc-
rgenzq pit lunga, ma che voi siate stato 8’ quindici anni .
cid che siete ai’ sessanta, ovvero che voi foste gid vecchio
nell'infanzia in un secolo in cui tanti womini, anco distinti,
non sono che fanZiulli nella vecchiezza. Voi dovrete perd
convenire che tutto cid ¢ un fenomeno e ben raro, e che
questo grande privilegio non venne aecordato neppure a



- E DELLA FALSA FILOSOFIA ™ S L 1
sai Paolo, il quale ha detto: Allorché io era fanciullo pen-
sava da fanciullo, parlava da fanciullo; ma dipoi che son
divenuto uomo, io mi sono sgombrate di tutto cid ch’era
proprio dell'infanzia: Cum essem parvulus, loqguebar ut par-
vulus, sapiebam ut parvulus; quando autem factus sum
vir, evacuavi que erant parvuli. (I Cor. xm.) Perché adun-

* que venirmi a rimproverare, siccome un delitto di lesa uma-
nitd, una sventura la quale, toltene ben poche eccezioni, £
‘comune a tutta 'umanitd, d’essermi ingannato a ventisette
anni e d’avere pid tardi riconosciuto la veritd sopra un
punto di filosofia? Che dico? Voi medesimo non avete potuto
far cid; voi non potevate farlo, se foste rimaste voi stesso.
Le anime grandi seno generose, i grandl mgegm sono com-
passionevoli. -

Ma per parlare pit seriamente, io non ho avuto bisogno,
grazie all’Altissimo, d’attendere la vecchiezza per riconoscere
ch’io' m’era ingannato seguendo la dottrina del signor di Bo-
nald risguardante. I'uomo. Appena ebbi letto san Tomaso,
non ostante i pregiudizii che m’erano stati insinuati in gio-
vinezza contro la filosofia scolastica !, io riconobbi e confes-
sai che era quella la vera filosofia; io rigettai ogni altra
filosofia. Voi potete veder cid percorrendo lo scritto. ch’io
pubblicsi a Roma-e che-venne tradotto e stampato a Parigi
nell’anno 1829 con questo titolo: Osservaziont sulla filo-
sofia di de Maistre, b1 Boxaup, Lamennais e Laurentie,
in rispoSTA ad un articolo del Connuvoumnr. Questo gior-
nale, annunciando Fopera mia latina, De methodo philoso-
Pphandi, ed avendola giudicata in sei linee, senza averne letto
neppure il titolo %, credette poter affermare che io nel IDIO

¢ Mi rammento che il mio professore di fisica specialmente, uomo per
altro eminentemente religioso, oouipiaceva\i di volgere in ridicolq la pro-
fonda dottrina degli scolastici sulle forme sostanziali del corpo.

3 Questo giornale ha incominciato il suo annuncio colle seguenti pa-
role: « Il padre Ventura ha pubblicato testé a Roma un’opera latina che



116 B DELLA VERA

libro altro fatto non avessi che riunire in un corpo le dom'me
filosofiche di questi celebri scrittori. Il fatto era radicalmente
falso; io avea, nel Metodo, preso le mosse dal punto precisa-
mente al quale questi autori eransi arrestatis io avea detto
cid ch’essi detto non aveano. Una tal differenza & quella
ch’io dimostrai nello scritto che ho menzionato or ora. Vi
ho esposto le dottrine filosofiche di questi autori; e nel ren- -
dere omaggio al loro talento, al loro zelo ed al bene ch’essi
aveano operato, dimostrai che, felicissimi ed abilissimi nel
combattere alcuni errori, non furono tali egualmente a sta-
bilire la verita, perché ignorato aveano o negletto la scola-
stica filosofia. Si & da quest’ epoca, signor viseonte, che co-
‘mincia il mio cangiamento d opinione sulla. definizione
dell’nomo lasciataci da vostro padre e sopra tutta la sua
filosofia, di cui rivelai, nei termini pia rispettosi, il vuoto
e la debolezza, e predissi ancora il pericolo. :

Voi non avete certamente ignorato una tal ’crltlca. Purla
vostra pieta filiale non si dette allora la menoma cura di
confutare cid ch’esser vi potea d’esagerato e d’intieramente
inesatto. Forse, assorto allora nei vostri grandi lavori let-
terarii ben altrimenti gravi, della vostra versione delle
Bucoliche, voi sdegnavate -le miserie delle discussioni pu-
ramente filosofiche, nelle qualisi ¢ oggi avuto la dappecag-
gine di far che vimpegnaste, togliendovi dalle vostre abitu-
dini e da’vostri studii prediletti. .

Ma io ho la fortuna di poter invocare aneora due altre cir-
costanze attenuanti per ottener.grazia presso di voi, della mia
colpa,0almeno una permutazione della pena cheavreiincorsa.

Se io avessi avuto, la petulanza; la follia, in una parola,
la sventura di dichiararmi — siccome molti han fatte e fanno

A N
porta per titolo: De opTiMa methodo philosophandi, etc. » Cio non ostante
il titolo dell’opera mia non ha una tal pretensione. 1o non scrissi gia De
OPTIMA methodo; ma semplicemente De methodo philosophandi.



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' 117

tuttora — come l'inventore d’un sistema metafisico total-
meate nuovo ed ignoto al mondo da tremila anni; se io
non avessi criticato la definizione dell'uomo del signor di
Bonald che per sostituirvi una definizione totalmente nuova
di mia fattura e di mia invenzione; voi avreste avuto ra-
gione, e mille fiate, di criticarmi voi ancora, ed anco di
biasimarmi e di censurarmi. Sarebbe stato, o almeno sa-
rebbe potuto sembrare, per parte mia, leggerezza, debo-.
lezza, amor proprio, vanitd. Ma io non cangiai la filosofia
e la definizione dell’uomo spinto da cié che venne chia-
mata scuola spiritualista di questi ultimi anni, ma per la
filosofia e per la definizionc dell'uomo della scuola cristiana
ch’erasi formata dallo sviluppo successivo dei principii del
cristianesimo. Io non abbandonai il signor di.Bonald che
per gittarmi nelle braccia di san Tomaso, di questo grande-
e maraviglioso genio del mondo cristiano, che ha ecclissato,
tutti i genii del mondo pagano

Notate ancora che, avendo io gia, per qualche tempo, dl-~
feso ed esaltato nc'miei scritti le dottrine del signor di
Bonald al punto d’averne formato quasi le mic dottrine e
la mia filosofia, dovea costarmi alquanto I'abbandonarle e
confessare che m’era ingannato. Io non ho ascoltato, per
la grazia di Dio, quelle grlda della vanitd le quali, ogni
giorno, travnano tanti uomini dalle strade del vero. Io ab-
bandonai la filosofia bonaldiana per la tomistica, colla me-
desima prontezza.con cui avea abbandonato la filosofia di
Locke per'la bonaldiana. Grazie a Dio, io lo ripeto, son tale
da non essere schiavo delle mie opinioni personali, fossero
quelle ancora di tutta la mia vita. Ove mi si mostri che mi
sono mgannato, non esito un solo istante a sottomettermi.
Io credo che la verita deve star al di sopra di tutto ¢ innanzi
a tutto, e che questa & la vera gloria dell’'uomo e del cri-
stiano. Ecco cié ch'io feci nel caso di cui si tratta, Volendo
adunque essere giusto, signor visconte, potevate in tal can-

Vera e falsa filosofia. 3

2



118 - ‘ DELLA VERA
giamento, di cui mi fate un’accusa, scorgere altra cosa che
un attaccamento a tutto cid che & cristiano e che proviene
dal cristiancsimo? Potevate seorgervi altra cosa che la pre-
ferenza per i Padrie per i dettori della Chiesa,i quali non
vengono chiamati Padr¢ della Chiesa che peravere, in certo -
modo, educato la Chiesa? Potevate scorgervi altra cosa che
il disinteresse e il trasporto per tutto cid che.é vero? Ed
in tal caso, non avea io forse qualche diritto alla vostra in-
“dulgenza cattolica? Non meritava io forse in qualche parte
che voi non mi faceste un delitte di cid che & stato e sard
sempre un titolo di gloria per coloro i quali non stimano
vane parole la lealta, I'attaccamento e il zelo per la verita?
Finalmente, s’egli & permesso alla picciolezza di porsi a
lato della vera grandezza, i oserd dire- che il torto c;)e voi
mi rimprocciate, signor visconte, io I'ho comune col gran-
vescovo" d’'Ippona. Vorrete voi permettere ad un ecclesia-
stica, che il dovere del suo stato ha posto nella felice ne-
cessita di- leggere i Padri della-Chiesa, di dire ad un laico
il quale, per quanto grande sia la sua stima perquesti au-
tori; non ha potuto formarne: il nudrimento di tutta la vita
sua, che, per citare a proposito i Padri della Chiesa e farsi
un sostegno solido dell’autoritd di loro opinioni, non basta
aver letto alla ventura qualcuno de’ loro seritti; fa duopo
conoscere tutta la loro vita: non basta estrarre un testo
dai. libri loro, & duopo fare .attenzione se tali opinioni
siano state modificate od anco ritrattate? In mancanza di
“tali precauzioni, citasi sempre falsamerite sant’Agostino,
allorché citansi i passi che hanno I'aspetto delle dottrine
~ di Platone, onde concludere ch’egli era platonico. San-
v'Agostino & stato, egli & vero, fino ai primi anni di sua
conversione caldo partitante e ammiratore di Platone, ma
¢i6 non avvenne in appresso. A misura ch’egli progrediva
nella conoscenza del dogma cristiano, 'ammirazione di Pla-
tone cancellavasi dal suo spirito; sacerdote che fu e ve-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 119
scovo, egli ha sostenuto in filosofia opinioni totalmente con-
trarie a quelle ch’avea sostenuto allorché era” catecumeno o
neofito; e finalmente I'anno 73.0 di sua vita, nella sua opera
delle Ritrattazioni, egli ha rigettato in corpo tutta quanta la
filosofia di Platone; imperciocché ecco cio ch’egli ha scritto:
« Io sono a ragione dolente d'aver fatto si grandi elogi sia
» di Platone, sia de’platonici, cio¢ a dire degli accademici:
» erano questi voxivi exeii che non si dovean lodar tanto,
» particolarmente a cagxone dei GRANDI ERRORI nei quali
'» sono caduti e contro i quali noi ci troviamo nclla neces-
» sitd di difendere la religion cristiana: Laus quoque qua
» PrLatonem, vel platonicos, sew academicos, tantum ex-
» tuli quantum impios homines non oportuit, mihi displi-
» cuit, presertim quorum contra errores magnos defen-
» denda sit christiana doctrina. » (Retract., lib. 1, cap. 2.)
Ecco cid che disse, ecco cid che fece sant’Agostino; e niun .
cattolico, ch’io sappia, non gli ha fatto rimprovero dell’a-
vere in un tempo dichiaraio radicalmente falso cio che,
in un altro tempo, avea asserito esser vero; d’aver in un
tempo censurato siccome empii e maestri de’piu grandi er-
rori quei filosofi che in altro tempo avea ammirato e se-
guito siccome uomini religiosi e ‘maestri della verita. Con
qual dritto adunque venite ad accusarmi, come d’un delitto,
d’aver dichiarato radicalmente falso cié che altre volte 10
aveva asserito esser vero? Ed ¢ forse strano che a'27 -anni.
io mi sia ingannato per riguardo al signor di Bonald, quando-
un sant’Agostino si é ingannato all’eta di 40 anni rispetto
a Platone? Osservate quanto, non dird gia voi, ma colui che
vi ha fatto parlare e che -mi ha citato due volte a contro-
. senso sant’Agostino, quanto ¢ stato giusto, consentanco a

sé stesso e leale. '



120 - . DELLA VERA

§-24. Rispondesi all’opposizione . del visconte Vittore al’ padre
Ventura, « d’aver vensurato la definizione dell’uomo del si-
gnor di Bonald, che ha recato tanto beme. » Questa defini-
zione ¢ causa oggidi di tanto male, quanto altre volte fu
causa di bene. Altro non é che la restaurazione della psico-
logia di Platone, della quale lo stesso signor di Bonald ha
mostralo gli effetli funesti. Analogie tra la causa di tutti.gli er-
rori in filosofia e la causa di tutte le eresie in religione. Quelle
dertvano dalla falsa idea che formasi dell’vomo, siccome que-

_ste dalla falsa idea che formasi di Gesit Cristo. L'IDEALISMO
¢ tl MATERIALISMO valgono come I’ARIANESIMO ¢ il MANICHEI-
sMo. Importanza di tornare oggidi alla filosofia cristiana. Il si-
gnor di Bonald era a cid un impedimento che bisognava al-
lontanare. Solamente per tale scopo il padre Ventura me ha
combattute alcune dottrine. Il padre Ventura non sostiene che
le opinioni degli altri, perché le crede vere. Pretensione esor-
bitante del signor visconte a tale proposito, e mancanza di
‘lealtd nell’ aver dissimulato le ragioni per le quali il padre
Ventura ha attaccato le dottrine del signor di Bonald.

Finalmente voi mi provate in questa terza parte della vo-
stra lettera che la nuova definizione dell’uomo, dataci dal
signor di Bonald, « ha reso grandissimo servigio -al' tempo
» della sua apparizione tra le tenebre del materialismo;
» ch’cssa venne ammirata, lodata dai sapienti di pit alto
» grado, e che, invece di censurarla amaramente, io avrei
» dovuto conservarne memoria riconoscente, a cagione dei
» felici effetti ch’essa produsse. »

Ma io non ho posto mai in dubbio che « al tempo della
sua apparizione » questa definizione sia stata, siccome voi .
dite, un raggio di luce nel mezzo di una notte profonda, e
abbia prodotto felicissimi effetti. Io sono eosi lontano dal
contrastarc ura tal gloria a vostro padre che mi faccio un
dovere d’aggiungere avere essa prodotto felicissimi effetti



E DELLA FALSA FILOSOFIA 121

anco in Italia, fin dall’istante che venne conosciuta per la
pubblicazione della Legislazione primitica, fatta dal dotto
abbate Baraldi a Modena e dal vostro umile servitorea Na-
poli. Era I'epoca in cui la dottrina di Locke, esposta, difesa,
vantata cowe la vera metafisica dalla colpevole stupidezza
di due religiosi, il padre Sarti e il padre Soave, avea invaso
moltissime scuole e molte universitd, e menava di gran gua-
sti tra la gioventi del mio paese; onde nella sola intenzione
di render nulle le conseguenze funeste d'un simile insegna-
mento io m’affrettai, verso 'anno 1824, d’accreditare, con
tutti i mezzi che stavano in mia mano, la filosofia del sngnor
di Bonald. '

In secondo luogo, sc il signor di Bonald avesse detto sol-
tanto cosi di passaggio, da oratore o da moralista, che U'uo-
mo é un’intelligenza servita da’ suoi organi, io avrei tro-
vato la cosa semplicissima e non avrei scorto in essa incon-
veniente d’alcuna specie. I sermoni de’ nostri sagri oratori
riboccano di simili espressioni, allorché combattono la colpa
o il delitto dell'uomo, e particolarmente del cristiano, che
fa servir 'anima al corpo, invece di assoggettare il corpo
all'anima; e non v’ha alcuno che tacci, né ha dritto di tac-
ciare siccome erronce queste espressioni. Forse sant’Agostino
medesimo e Bossuet banno parlato in questo senso nei passi
che mi opponete. Ma il signor di Bonald nel passo in dis-
corso non ha parlato che da filosofo, non ha voluto che defi-
nir Puomo, ed impiega tutto il quinto capitolo delle sue Ri-
cerche a sviluppare, a difendere una tale deﬁmznonc, a pro-
vare ch'essa ¢é la definizione dell’'uomo pit propria, pil esatta,
piu legittima, piu nobile ¢ piu perfetta, escludendo ogni
altra definizione, quella ancora che san Tomaso e tutti i
filosofi pitt cristiani hanno scguito innanzi Cartesio. Fin
dallora adunque si & avuto il diritto d’esaminare questa de-
ﬁmzmne, si caldamente sostenuta dal suo autore e cotanto
lodata da’suoi panegiristi; e poiché venne trovata non sola-



122 DELLA VERA -

" mente inesalla ma erronea, si ¢ dovuto additarla siccome.
tale al mondo filosofice, nell’interesse della vera dottrina
sull’uomo e della vera ﬁlosoﬁa. Ecco ¢id ch'io ho fatto,o al-
meno ho voluto fare.

Per la qual cosa, se io avessi potuto persuadermi-che que-
sta filosofia non produce ai nostri giorni alcun male, io non
avrei mai pensato, ne potete esser sicuro signor. visconte,
ad impugnarla; avrei lasciato il signor di Bonald in possesso
della gloria ch’egli s’era acquistata, la quale, lungi dall'in-
vidiarla, sono stato dolente di non trovare piu solida e piu
durevole. Io non_sarei andato a turbarlo nel riposo della
'sua tomba; io avrei taciuto, augurandogli solamente che la
sua definizione dell’'uomo gli fosse leggiera.

Ma il fatto ¢ che Vesperienza, lo studio e la riflessione
mi. hanno appreso che la filosofia del signor di Bonald, il
cui riassunto ¢ la definizione dell'uvomo, pud fare e cagiona
realmente quasi altrettanto male quanto essa ha fatto di gia
e fa realmente di bene.

Questy definizione, io lo ripeto, é in altrl termini il rin- .
novamento della definizione dell'uomo di Platone, di Lei-.
bnitz e di Cartesio; essa é per conseguenza il rinnovamento
della psicologia di questi filosofi — essende rinchiusa ogni
scienza psicologica nella definizione dell’'uomo; — essa & il
* rinnovamento di quella psncologla di cui lo stesso signor di
Bonald ha detto che Texe DA sk MEDESIMA E soLaMENTE al-
Uesagerazione de’ suoi principii; ch'essa inclina, spingé al-
I'idealismo, al razionalismo, all’illuminismo ed anco al
panteismo. : ) .

Ma sembra che il signor di Bonald, indicando gli effetti fu-
nesti di questa psicologia, non ne abbia conosciuto. la causd,
che sta realmente e principalmente nella falsa ided che
questa_psicologia ha dato dell’'uomo; al modo istesso che la
causa dei funesti effetti della teologia erctica sta realmente -
e principalmente nella falsa idca che questa teologia si ¢



E DELLA FALSA FILOSOFIA 123
fatta di Gesu Cristo. Imperciocché, per dirlo in passando, a
quel modo che nell’applicare all'uomo la vera dottrina del
- mistero di Gesu Cristo, i veri filosofi eattolici "hanno cono-
‘sciuto I'uomo; al modo stesso, come fu notato da Tertul-
liano, sant’Ireneo e sad Girolamo, applicando a Gest Cristo
- la falsa dottrina dei platonici sull’ uomo, gli eretici hanno
disconosciuto Gesu Cristo. y
Movendo dall’errore, che vi ha in Gesi_ Cristo due per-
sone distinte come vi ha veramente due nature e due vo-
lonta, I'eresia é stata obbligata da ammettere ancora che.in
Gest Cristo Ja divinitd e I'umanita agivano a. parte e senza
alcuna relazione sostanziale dell'una all’altra; e che facen-
dosi il tutto o per mezzo del solo Dio o per mezzo dell'uvomo
solo, non accadevano operazioni teandriche ovvero umano-
" divine, ma operazioni o solamente divine o solamente umane.
Fin d’allora si dissero gh wmanitari — la cui origine si
perde nei primi tempi del cristianesimo — : « A qual scopo
« credere che Gesu Cristo era veramente Dio? » Altri — ¢
fantastici — dissero. al contrario: « A quale scopo ammet-
» tere che Gesu Cristo era veramente uomo? » — No, no,
> gridavano quelli; Gesu €risto avea qualche cosa di sopra-
= naturale e di divino, ma egli non era Dio della stessa di-
» vinitd. di suo Padre; egli altro non era-che un uomo e .
» nulla pit che un womo. » Ed ecco I'amanzsino. « No, no,
> soggiungevano questi, Gesu Cristo avea certamente qual-
» che cosa, qualche apparepza, qualche simulacro dell'uomo;
» ma eglinon era un uomo della stessa umanita di sua ma-
» dre; egli era che Dio, e null’altro che Dio. » Ed ecco il
manicaeisMo. Per la qual cosa queste due grandi eresie, nelle
quali si sono divisi gli eretici di tutti i tempi e di tutti i
luoghi — essendo ogni eresia in religione la negazione piu
o meno esplicita della divinita o dell’umanita di Gesa Cri-
sto; — queste due grandl eresie, i0 dico, ebbero la loro
sorgente nella negazione o nell'ignoranza dell’unione ipo- .

»

-



124 DELLA VERA

statica, sostanziale -in Gest Cristo, della divinita e dell’u-
manitd nell'unitd della stessa persona.

1l medesimo & avvenuto ‘sempre tra i filosofi rispetto al-
I'uomo. Moveudo dall’errore, che nell'uomo vi ha due es-
seri distinti, I'essere dell'anima e I'essere del corpo, come
vi ha veramente due sostanze, la falsa filosofia ¢ stata ob-
bligata ad ammettere che, nell’'vomo, I'anima e il eorpo
‘agiscono a parte, senza alcun rapporto sostanziale dell'uno
all’altro; che, facendosi il tutto o per mezzo dell’anima o

" per mezzo del corpo solo, non accadono operazioni preumo-
somatiche ovvero spirito-corporee, ma operazioni o total-
mente spirituali o fotalmente corporee. Allora si dissero gli
“idealisti — che vissero molto- tempo innanzi a Platone —:
« A quale scopo credere che I'uvomo ha un corpo vero? »
Altei — ¢ materialisti — si dissero al contrario: « A quale
» scopo ammettere che nelluomo vi ha un vero spirito? »
» — No, no, esclamarono quelli, 'uomo ha qualche: cosa di
» sensibile e di corporeo, ma non ¢ che illusione; 'uomo altro
» non ¢ veramente che spirito e null'altro che spirito. » Ed
ecco I'tpearisud. « No, no, dicevano qutesti, 'uomo ha qual-
'» che cosa di razionale e &’ intelligente; ma altro non é che
» il risultato del perfezionamento degli organi suoi; del re-
» sto egli non & che corpo e null'altro che corpo. » Ed ecco
il MATERIALISMO. Per la qual cosa questi due vasti sistemi
d’errore nei quali si sono divisi i falsi filosofi antichi e mo-
, derni — essendo ogni errore in filosofia la negazionc pit
0 meno esplicita dell'anima o del corpo dell'vomo — que-
sti due vasti sistemi d’errore, io dico, hanno il loro: princi-
pio nella negazione o nell’ ignoranza dell'unione sostanziale
dell’anima e del ccorpo nell’'uomo nell’umté del medesimo
essere. ' oo
Da- questi due errori capitali, da questi due -errori padri,
il matqnallsmo,‘sofﬁam dall'Inghilterra sulla Francia, di-
venae, toltene ben poche eccezioni, la filosofia del secolo de-



E DELLA FALSA FILOSOFIA -2

cimottavo. Ma esso fece guasti cotanto orribili nell'ordine
politico come nell’ordine religioso che i suoi medesimi par-
tigiani ne rimasero atterriti. Vi ebbe adunque’una reazione,
siccome sempre avviene, nel principio del secolo decimonono;
si fece ritorno ad un principie contrario, ad una filosofia spi-

- ritualista: ed il signor diBonald ha avuto una grandissima
parte in questo movimento salutare verso lo spiritualismo. ‘
In questo modo istesso, nell’ordine politico, i popoli, avendo
patito i disordini dell’anarchia, volgono le braccia verso al’
dispotismo.

Ma lo spiritualismb non ¢é la vera filosofia, come il dispo-
ismo non ¢ il vero ordine sociale, I ordine sociale naturale,
" normale, perfetto, durevole. Lo spiritualismo puro altro non
€ che un punto di fermata, un momento di riposo per gli
spiriti stanchi, umiliati, desolati dalle terribili conseguenze
del materialismo; ma non ¢ il.vero ordine filosofico, natu-
rale, normale, durevole, perfetto. .

In religione torna altrettanto funesto negare la divinita
che negare 'omanita di Gesd Cristo. L'arianesimo e il ma-
-nicheismo hanno lo sstesso valore. Sono due grandi eresie
per mezzo delle quali da due vie opposte si giunge al me-
desimo abisso, alla distruzione di tutto il cristianesimo.

Il medesimo avviene in filosofia. Egli ¢ altrettanto peri-
coloso il negare la realtd del corpo dell’'uomo che il negarne
T'anima. L'idealismo e il materialismo hanno lo stesso va-
lore. Sono due grandi errori, per mezzo dei quali, da due
vie opposte, si viene a precipitarsi nella stessa voragine, si
giunge alla distruzione di ogni scienza, di ogni ﬂlosoﬁa, di
ogni religione, di ogni verita.

Non merita adunque la pena di distoglier gli eretici dal
sacrilegio dell’arianesimo per spmgerh verso il manicheismo.
A questi due punti opposti, nella via dell’eresia, si ¢ alla
distanza medesima della verita cattolica. Si ¢ egualmente nel
falso, si ¢ egualmente lungi dalle condizioni di salute, ne--
gando la divinitd come negando I'umanitd di Gesu Cmsto.



126 : _ DELLA VERA

Lo stesso accade in filosofia; non vale la pena di trarre
gli spiriti dal fango del materialismo per farli di nuovo ca-
dere dopo averli lanciati nelle regioni aeree dell'idealismo. -
A quegti opposti confini, nella via dell’errore, I'uomo é alla
distanza medesima dalla veritd filosofica; trovasi egli egual-
mente nel falso, egualmente trascinato verso il dubbio, verso
la disperazione di ogni veritd, e per conseguenza verso il
culto della materia o del piacere, negando la realtd dell'a-
nima come negando la'realta del corpo dell'nomo.

Egli ¢ certo chei filosofi dei nostri giorni si recherebbero
ad onta il sembrare materialisti. Eglino diconsi spirituali-
sti. Ma questo spiritualismo bastardo, questo spiritualismo .
che fa senza lo spirito di Dio e forma un Dio dallo spirito
dell'uomo, altro non & che il razionalismo, I'illuminismo,
il panteismo ed. una specie di misticismo filosofico preso
dai neoplatonici de’ primi secoli del cristianesimo; altro non
é che uno spiritualismo d’apparenza, d’illusione, d'impostura
che non si fa il menomo scrapolo di offerir sagnﬁcu a Marte,
a Plutone, a Cupido, a Venere.

In relngnone, il punto essenziele al quale tende la vera
teologia ¢ la dottrina che -Gesu Cristo é veramente Dio e
veramente uomo,e¢ ch’egli & veramente, sostanzialmente uNo
nell’unita della stessa persona. Questa’ dottrina é la base del
cristianesimo, questa fede ¢ quella che-salva. ’

Ed in filosofia ancora il punto essenziale verso-il quale i -
veri filosofi debbono dirigere tutti i loro sforzi egli ¢ di ri-
stabilire la dottrina che 1'uomo é vero spirito e vero corpo;
‘che I'anima e il corpo sono in esso un composto sostanzial-
mente uno nell’unitd del medesimo éssere. Si é la vera filo-
sofia che pud salvare la scienza dalle sue deplorabili devia-
zioni in due direzioni contrarie, che conducono alla stessa
ruina.

Questa filosofia vera é la filosofia cristiana, cominciata col
cristianesimo, sviluppata dal cristianesimo, e che san Tomaso

\



E DELLA FALSA FILOSOFIA - 127
* ha condotto alla pil alta perfezionc. Esi ¢ a questo suo’ ri-
stabilimento ch’io fatico da molti anni con tutti quei mezzi
che Ja misericordia di Dio ha posto a mia disposizione. L'in-
teresse d’opinioni personali non v'entra per nulla. Le mie
opinioni filosofiche non sono veramente mie. Non sono adun-:
que le mie opinioni, ma sono le opinioni dei pid grandi dot-
tori della Chiesa ch’io voglio far prevalere. o
Nel mio cammino verso un tale scopo, I'utilitd e la gran-
dezza del quale non pué venir contestato da alcun cattolieo,
io ho incontrato il signor di Bonald che m’impediva il passo;
ho dovuto adunque allontanarlo. La sua profonda religione,
il suo carattere onorevole, la sua immensa scienza, il suo
talento superiore ed incontestabile come pubblicista e come
filosofo, ne formano un uomo possente. Un tale uomo, so-
stenendo lo spiritualismo esclusivo e spingendo cella sua
psicologia, senza avvedersene, verso I'idealismo quegli spi-
" riti che avrebbe strappati al materialismo per mezzo della
possanza del genio suo, era un avversario formidabile, pre-
cisaimente per I'altezza delle sue qualitd. Era un’immensa
pietra d’inciampo per coloro che volevano fornare alla vera
filosofia d’'un vero giusto mezzo, alla filosofia del cristiane-
simo. Mi veniva citato ad ogni occasione e ad ogni istante.
To ho dovuto combatterlo. Ed ho fatto cio senza umiliarlo;
imperciocché non gli ho opposto che un genio di gran va-
glia a lui superiore, san Tomaso. Ho dovuto dimostrare che
in filosofia, allorché si va lungi dalla vera strada che san
Tomaso ha battute, per quanto genio si abbia, non si sfugge
da un eccesso che per gittarsi in un eccesso contrario, non
si evita che un errore che per precipitarsi in un altro. Io
feci tutto cid rendendo giustizia, come si & potuto vedere,
al genio del sigror di Bonald, alle sue virtu ed alle sue in-
tenzioni. Ma io non I'ho fatto che nell'interesse della verita,
alla quale tutto deve cedere, tutto deve esser sacrificato,
anco 'ammirazione e I'amicizia verso un Platone: Amicus

Plato, sed magis amica veritas.



428 DELLA VERA

Ora, dinanzi un si grande interesse, dinanzi al pericolo
in cui le false dottrine filosofiche, traboccando da ogni lato,
Lanno trascinato la religione e la societa, s’avviene a voi,
signor visconte,a voi vero cattolico, il venire a dolervi che
jo ho obliato la riconoscenza che dovevasi al vostro genitore
per quel bene che un tempo avrebbe potuto produrre, e
che, debbo dirlo col piu gran dispiacere, non produce piut
ai giorni nostri? Potete voi, si zelante ed altret{anto amico
della verita che ogni -altro, rimproverarmi di non aver sa-
grificato la veritd alla vamta, all’amor proprio, a piccole e
private passmm? .

Questo scopo e queste intenzioni ch’io ebbi combanendo
il signor di Bonald — e,la Dio mercé, non ne ebbi-nessun’al-
tra — appariscono chiaramente in tutte le mie Conferenze.
Io mi sono celato, per quanto era possibile, onde porre in-
nanzi_le opinioni degli altri perché io le credo vere. Ho
combattuto il signor di Bonald col ragionamento e coi fatti.
. Non mi appartiene: di giudicare fino a qual punto questo
ragionamento e questi fatti abbiano operato una salutare
mpressnone in alcuni spiriti. Gio che voi non potete negare
si ¢ ch’io nulla dissi contro la filosofia del padre vostro
che non 'abbia provato. Lo ripeto, voi avete voluto passar
sopra a lali prove; voi avete cercato di farle dimenticare.
— Si direbbe che cido ¢ accaduto perché non era facile il
combatterle. — Voi mi avete presentato al pubblico come
uno scritlore che assale un grande e rispettabile personag-
gio senza motivi, senza prove, ma per leggerezza, per ca-
priccio, per un calcolo di quella frivola vanita che cerca di
far parlar di sé, di darsi importanza e di farsi valere, po-
nendosi-di fronte ad avversarii formidabili. Voi m’avete
abbandenato agli attacchi dei giornali, i quali, avendomi giu-
dicato sulla vostra parola e senza leggermi, hanpo rinve-
nuto sconseniente questa alzata di scudi contro il padre
vostro. Io lascio qualificare al vostro acume questo proce-



.
v

E DELLA FALSA FILOSOFIA 129
dere che usaste a mio riguardo, e mi affretto difinirla una
“volta con voi, provandovi che non siete stato in miglior
modo ispirato nelle accuse che m’indirizzate nell’ultima
parte della vostra lettera.

§ 25. Tre altre opposizioni del visconte Vittore al padre Ventura:
Si confuta la prima. La dottrina delle idee innate secondo
Platone e Cartesio. Il signor di Bonald ha pariecipato all'opi-
nione di questullimo. Egli medesimo ha detto e provato che LA
PAROLA E L'IDEA E TUTTA L'IDEA. Ingiustizia del Visconte Vit
tore d'aver accusalo d’ingiustizia il padre Ventura per aver
detto che, secondo il signor di Bonald, le idee ci giungono di
gy formate dalla parola e nella parola.

Nella nota. B aggiunta alla mia seconda conferenza col
m.olo' Schiarimenti sulla formazione delle idee, io avea
realmente apposto al signor di Bonald: 1.° che, per esso,
-tutte le idee ci vengono dai sensi col mezzo della parola;
imperciocché per esse ancora le idee formate sono conte-
nute nelle parole; 2.° che, per il signor di Bonald come per
Locke, nel fenomeno della formazione delle idee, lo spirito
umano prima d’aver ¢nfeso non ¢ solamente una fabula
rasa, ma & privo di ogni virti attiva; e 3.° che il signor
di Bonald avendo, non altrimenti che Locke, fatto lo spirito
umano assolutamente passivo nella formazione delle idee,
sembrd stendesse la mano al suo avversario, il quale sostiene
che tutte le idee ci vengono dai sensi d’'una maniera effi-
ciente; e quantunque egli combatta Locke e i sensualisti,
sembra, senza avvedersene certamente, avergli dato ragione.
(Conferenze, vol. I, pag. 139-142.)

Voi vedete, signor visconte, che, lungi dal negare, dal-
I'attenuare, dallo scusare le accuse che ho mosso contro la
dottrna del signor di Bonald sopra un si grave soggetto, io
le ammetto, io le ripeto con termini ancora piu espliciti
di quelli coi quali voi me li opponete, aggiungendo che



130 DELLA VERA

« quest’ultimo punto della mia critica ¢ il pit grave, il meno
» meritato ed anco il piu ingiusto; ¢ che le mie asserzioni
» vi recano tanto maggiore sorpresa in quanto che ho
» studiato le opere del signor di Bonald, avendole tradotte
» nell'idioma italiano. »

Ma che direte se io giungo a provarvi che il mgnor di
Bonald ha veramente detto con termini formali cid che io
gli attribuisco? Non sarebbe forse in tal caso addimostrato
che questo punto della mia critica, per quanto grave esso
sia, cid non ostante non é né immeritato né ingiusto? Non
sarebbe forse in tal caso addimostrato che, appunto per
aver ben studiato le opere del signor di Bonald, io le avrei
meglio comprese che non il loro difensore, qualunque egli
sia, ¢ che a buon diritto potrei essere sorpreso della sor-
presa sua? Io voglio provarmivi, e con tanto maggior piacere
in quanto che questa discussione spandera ‘una luce pit
grande sull’importante questione dell’origine delle idee —
questione fondamentale di ogni filosofia — e fard in miglior
modo conoscere che su questo grave soggetto, la sola dot-
trina scolastica & chiara, solida, ragionevole, vera, ed ogm
altra dottrina é oscura, msufﬁcnente, contradittoria, inetta
ed assurda.

Egli ¢ 'vero che il signor di Bonald, quantunque abbia
condannato, siccome vedemmo, il metodo e la filosofia di
Cartesio, ne divide cid non ostante I'opinione delle idee in-
nate, di quelle idee che Dio medcsimo avrebbe scritte o
scolpite nello spirito dell'uomo, indipendentemente da ogni
istruzione e da ogni uso delle sue facolta.

Ma le idee innate di Cartesio, come lo stesso signor di Bo-
nald ha cura di renderci avvisati, non sono le medesime che
quelle di Platone. Per quest’ultimo filosofo le idee innate
erano concezioni sostanziali, ed anco sostanze, in piccolo,
di cose riunite nello spirito dell'uomo fin dalla sua origine
e identificate colla sua natura; nel mentre che per Cartesio



‘<

. 'E DELLA FALSA PILOSOFIA 131
le idec innate sarebbero ben altra cosa, come evidentemente
apparlsce dal passo seguente di esso Cartesio citato con ap-
provazione dal signor di Bonald: « Quando ho detto che I'i-
»'dea di Dio & naturalmente in noi, io non ho giammai in-
» teso se non che la natura ha messo in noi una facoltd
» per mezzo della quale noi possiamo conoscere Dio; ma
non ho scritto giammai né pensato che tali idee fossero
» ATTUALL; né ch’esse .fossero specie pistinte dalle nostra
' facolta medesima di pensare. Quantunque I'idea di Dio
» sia talmente impressa nelle anime nostre che non vi & al-
» cuno che non abbia in sé la facolta di conoscere, cid non
impedisce che molti non abbiano passato tutta la vita senza
che loro siasi giammai presentata questa idea. » :
Dopo di che il signor di Bonald aggiunge : « Onde le ‘idee
» innate, secondo Cartesio e i suoi discepoli, sono le. idee
che trovansi in potenza nello spirito dell'uomo, cioé a dire
I'idee che I'uomo puo, PER MEZZO DI UNA FACOLTA' NATURALE,
vedere nel suo spirito col mezzo di alcune condizioni ri-
chieste da questa percezione mentale; le quali condizioni
son la conoscenza delle espressioni che ridestano e chia-

» mano queste idee; per la qual cosa pud pIRsi cuE NoN w
» Ha IDEA INNATA SENZA ESPRESS[ONE ACQUISTATA. »
" (Vol. 1, pag. 598.)

- Per il signor di Bonald adunque, come per Cartesio, 'anima

non ha che la facolta di scorger le idee, e non gia la facolta

R

<

3

¥

RS

-8

3.
<

<

3

<

<

2

<

2

<

E

<

<

delle idee antecedenti in sé stessa. Per il signor di Bonald, .

come per Cartesio, le idee trovansi nell'anima nello stato di
potenza e non gid di atto. Ma la facolla di scorger I'idca
non ¢é essa stessa un’ideacome la facoltd di volere non é essa
stessa una volontd. Ma la potenza di- formarsi un’idea non
& I'idea, come la potenza di fare una cosa non ¢ la cosa me-
desima, Nello spirito umano non vi ha adunque che una
disposizione, una capacita, un’attitudine a formare, a scor-
gere le idee; ma idee rarre, idee in atto, idee esistenti,



132 ' DELLA VERA

non ce ne ha affatto. Con quali condizioni adunque le idec
che non esistono nello spirito vi si formano, vi si fanno,
vi acquistano realtd e possono esservi scorte? Per il si-
gnor di Bonald, noi lo abbiamo or ora udito, queste condi-
zioni sono la conoscenza delle espressioni che rwcsttmo e
denominano le idee.

-Non vogliamo arrestarci alla contradizione, all’assurditi
di queste locuzioni: « Le espressioni rivestono e denominano
le idee le quali non sono che in potenza, vale a dire che
non hanno alcuna attualitd, alcuna realtd, che non esistono
ancora, che #on sono, imperciocché, se io non m’inganno,
non si pud rivestire, non si pud chiamare cié che ancora non
esiste, ¢id che ancora non é&. » 1l signor di Bonald, il cui
stile é cotanto ammirabile per chiarezza, purita, lucidezza e’
precisione, allorché trovasi nel vero, egli ancora é oscuro,
inintelligibile, contradittorio allorché si ritrova nel falso.
Ma ecco il signor di Bonald correggersi egli medesimo ¢
trarsi fuori da questa contradizione per mezzo di cid che
aggiunge dicendo: Per la qual cosa pud dirsi che NoN v1I mA
AFPATTO 1DEA INNATA SENZA ESPRESSIONE ACQUISTATA. » Cioé a -
"dire che per il signor di Bonald I'idea, in potenza nello spi- -
rito, non é ridotta in atto, non esiste, non e che nell’es-
pressione e per mezzo dell’ espresswne. In qual “modo adun-
(ue, signor visconte, ¢ un’ingiustizia dal lato mio I'aver
detto che, per il signor di Bonald, le idee ci vengono di
gia formate nella parola e per mezzo della parola? ]

Poco dopo, il signor di Bonald paragona I intelletto ad
« una carta scrijta con un’acqua senza colore, sulla quale
» la scrittura non diviene visibile che alloraquando si stro-
» picei la carta con un altro liquore. » (Pag. 399.) Questa
bella comparazione, direbbe qualche cosa in favore della
distinzione dell’idea e della sua espressione; impercioc-
ché, secondo questa comparazione, la parola non sarebbe
I'idea punto piu che il liquore novello é la scrittura ver-

.



A

E DELLA FALSA FILOSOFIA 133

" gata con un’acqua senza colore. Voi vedete, signor visconte,
che io conosco un poco gli scritti di vostro padre, che io gli
tengo conto di tutto, imperciocché voglio porre tutta la
buona fede possibile in questa discussione. Ma ecco lo stesso
signor di Bonald venire a distruggere con altre afferma-
zioni questa distinzione medesima. R ‘

Poiché egli ha dettato le parole seguenti: « L’anima ¢ in-

- » tendimento o facolta di concepire le.idee d’oggetti in-

» tellettuali date le parole che gli esprimono queste idee.

» Onde io intendo le espressioni d’ordine, di giustizia, di ra-

» gione, e nel medesimo tempo le idee che esse esprimono

» APPARISCONO al mio spirito. (Pag. 342.) Si é nell’espressione

» che il mio intendimento ha ascoltato, ch’esso ha CON-

» CEPITO un’idea intellettuale. (Pag. 344.) Noi non possia-

» mo NULLA IDEARE, io voglio dire, avere idee presenti

» delle cose che non cadono .sotto i sensi, che coll’ ajuto

» delle espressioni che riceviamo dall’esterno. » (Pag. 368.)

Ma ecco qualche cosa di piu esplicito e di piu formale:
-« L’idea, soggiunge il signor di Bonald, sarebbe perduta senza
- » l'espressione che la presenta. (Pag. 375.) La parola, per

» gli oggetti mte]lettuah, molto pit che il segno di que-
% sti oggetti; essa & per lo spirito 'OGGETTO MEDESIMO,

~ » poiché ne ¢é I'espression . naturale, la sola espressione, e

» quella che non pud essere direttamente supplita da al-

» cun’altra. (Pag. 569.) La :parola & I’ espressione propria, -

» necessaria dell’idea, ovvero ESSA E L’IDEA MEDESIMA

» E TUTTA L'IDEA. » (Pag. 5kk.)

Onde per il signor di Bonald I'intelletto non concepzsce le
idee che all’occasione dells parole ch’esso intende. Sono le
parole che gli esprimono le idee. Senza le parole che le espri-
mono, le idee d'ordine, di giustizia, di ragiohe non appari-
rebbero giammai al mio spirito. Si ¢ nelle espressioni che il
mio spirito ha ascoltato, ch’esso concepisce un’idea intellet-
tuale. Noi non possiamo nulla ideare, cio¢ a dire avere idee

Vera e falsa filosofia. * 9



134 . DELLA VERA
presenti_delle-cose che coll'ajuto delle espressioni che ci ven-
_gono dall’esterno. Per il signor di Bonald finalmente, I'idea
¢ perduta, ciod a dire, & come se non esistesse senza la parola
che la contiene. La parola non ¢ il segno dell’oggetto ma
'oceeTTo MEDESIMO. La parola non ¢ solamente I'espressione
propria, necessaria dell’idea, ma essa ¢ I'IDEA MEDESIMA
'E TUTTA L’IDEA. Ora, cid non.¢ forse chiaro? Non dice
forse egli medesimo cid che in primo luogo gli ho voluto
~ opporre, che tutte le idee ci vengono dai sensi col mezzo
della parola; ch’esse trovansi di gia fatfe nelle parole; con- -
tenute nelle parole; poiché, per il signor di Bonald, lo spi-
rito non pud aver presente alcuna idea, non pud concepire
alcuna idea, non pud nulla ideare, nulla pensare, Fispetto
alle cose dell’ordine intellettuale, senza le parole; e poiché
la parola che nomina l'oggetto é I'oggetfo medesimo, € la -
parola ¢ 'IDEA MEDESIMA E TUTTA L'IDEA? Come adun-
que, signor visconte, torno a dimandarvi, sono stato ingiu-
sto verso il genitor vostro, avendogli fatto dire cid ch’egli
medesimo ha detto? Non avrebbe forse fatto meglio il difen-
sore officioso del signor di Bonald, a ben leggere e hen
.comprendere le sue opere, prima di venire a rimprove-
rarmi che io gli attribuisco una strana dottrina che il si-
gnor .di Bonald non avréebbe giammasi sostenula?

Egli & vero che, secondo la vostra opposizione, il signor
di Bonald «.paragona incessantemente (incessantemente non
» & esalto, siccome poc’anzi avete veduto) le parole che
» rivelano le nostre idee e a noi le manifestano ad una
» luce introdotta in un luogo oscuro, la quale -ci scuopre
» gli- oggetti che vi si trovano. » Egli é vero che, come
voi osservate, « la luce non contiene gid questi oggetti
» né ve li reca; ma essa li mostra. Gli-oggetti gli sono an-
» teriori, essi di gia esistevano innanzi la sua opposizione. »
Ma ne segue forse da cié che il signor di Benald non abbia
~asserito altresi che la parola ¢ U'oggetto medesimo, che




E DELLA FALSA FILOSOFIA- ) 133

la parala ¢ lidea medesima e tutta Fidea, che per conse-
guenza ci verrebbe totalmente fatta dai suoni nella parolae
col mezzo della parola? La conseguenza del passo che voi mi
rammentate ¢ semplicemente che il signor di Bonald, di-
* cendo che la parola é Iidea medesima e tutta U'idea, ha di-
strutto egli stesso la sua comparazione della parola colla
luce. Perché, siccome voi medesimo avete ben osservato, la
{uce non contiene gli oggetti né ve li reca, me i mostra;
nel mentre che, per il signor di Bonald, la parola non sola- -
mente mostra 'idea, ma essa la porta, la contiene, poiché
essa & I'idea medesima e tulta l'idea. La conseguenza del
passaggio che.voi rammentate é che il signor di Bonald si &
contradetto, ovvero ch’egli non avea idee chiare sulle idee;
ch’egli ha tutto mischiato, tutto confuso, e che, come dissi
nella mia nota e quanto prima lo proverd, non ha espresso
nulla di preciso, non ha nulla compreso in questa grande
questione. Ma ‘non ne segue per cid ch'io sia stato ingiusto
per avergli fatto dire cio che realmente ha asserito.

§ 26. Smemoraggine o caltiva fede dell’autore della lettera nel-
Pattribuire in secondo luogo al padre Ventura d’aver appo-
sto al signor di Bonald ch’egli abbia negato ogni attivita allo
spirito umaro, mentre che il padre Ventura non gli mosse
quest’ accusa che rispetto alla FORMAZION DELLE IDEE. Il si-
gnor di Bonald convinto egli medesimo del difetto ch’ avea

“rilevato in Condillac, d’esser cioé chiaro mello stile ed oscuro
nelle dottrine. Sua confusione d’idee sull’origine dellé idee.

. Prove ck’egli ha meritato giustamente Uaccusa del padre Ven-
tura, avendo egli medesimo dichiarato che lo spirito umano
¢ PASSIVO relativamente alle idee.

Voi avete aggiunto ancora: « Le une (le idee) vengono da
» Dio, le altre dall’azione del nostro spirito sulle impressioni
» ricevute dai sensi. Giammal il signor di Bonald non ebbe
» V'assurdo pensiero di negare quest’operazione di Dio in noi,



136 DELLA VERA

» ovvero della nostra intelligenza in sé medesima. Egli non
» avea giammai pensato a negare la facoltd attiva dello spi-
» rito. » E da cid ancora voi concludete ch’io fui ingiusto
« nell'apporre al signor di Bonald ch’egli non ammettesse
nello spirito che una pura passivita. »

Ma gli ¢ forse per smemoraggine, forse per cattiva fede,
forse per effetto della confusione delle idee, inseparabile
dall'ignoranza de’termini stessi della questione, che I'au-
tore di tali parole ha scritto cid che abbiamo letto poc’anzi?
Io non oso deciderlo.'Ci0 che m’interessa solamente di
far rilevare si ¢, che questo autore, questa fiata ancora, ¢
 stato fedele 'al metodo suo, di pormi sulle labbra cio ch'io

non ho detto, allorché egli crede di non poter confutare
cio che realmente ho asserito. ~

Seeondo la dottrina di san Tomaso wll’ongme delle idee,
la quale é la stessa mia dottrina, da me esposta in quella
nota, Dio non entra nella formazione delle idee che per la
potenza ch’egli ha conferito allo spirito umano di formar-
sele; ma non vi hanno idee che vengano direttamente da
Dio, ovvero che siano state deposte da Dio nel nostro spi-
rito. Onde non solamente io non ho punto accusato il si-
gnor di Bonald d’aver avato I'assurdo pensiero di necare

- Toperazione di Dio in noi; ma invece io gli ho apposto pre-
cisamente il contrario, cioé a dire I'assurdo pensiero d’am-
mettere quest’operazione di Dio in noi. Imperciocché am-
mettere quest’'idea ¢ lo stesso che ammettere le idee in-
nate alla maniera di Platone, di Cartesio, di Leibnitz, ov-
vero ancora di Malebranche; cié che per me, come per san
Tomaso, e un’idea veramente assurda.

In secondo luogo, nella mia nota in discorso, non si
tratta gia del numero, dell’ estensione delle facolta dello
spirito umano, ma della operazione loro solamente rispetto
all’ origine delle idee. Onde non ho gia apposto al si-
gnor di Bonald d’aver negato ogni specie d’attivitd all'in-



E DELLA FALSA FILOSOFIA - 137
telligenza dell’vomo, ma d'averle negato ogni specie d’atti-
vita rispetto all’origine delle ides, cid che mi sembra es- -
sere ben diverso: le mie parole su tale riguardo sono chiare
e precise. Io ho detto: « Il signor di Bonald ha reso assolu-
» tamente passivo 1o spirito NELLA FORMAZIONE DELLE IDEE. » -,
(Nota B.)La vostra lealtd non mi ha tenuto conto di una tal
restrizione, che da alle mie parole una forza totalmente di-.
versa; ma come allora farmi passare per ingiusto ed as-
surdo su questo punto! Imperciecché nulla & pid certo ne¢
pit chiaro di cid; aver cioé il signor di Bonald sconosciuto
e negato ogni attivitd nello spirito umano relativamente
all’ origine delle idee. ' _

Per il signor di Bonald, I'abbiam detto poc’anzi, la parola
& I'idea medesima e tutta Uidea; ma si ricese la parola e
nom la si fa. Per il signor di Bonald adunque, si riceve an-
cora I'idea nella parola e per mezzo della parola, e non si
fa; ed allora lo spirito ¢ totalmente passivo € non esercita
alcuna attivita nella formazione delle idee.

Se, non ostante le sue dichiarazioni cotanto esplicite, noi
accordiamo al signor di Bonald, -come voi esigete, che, per
€sso, I'idea non ¢ nella parola, ma nello spirito, « come in
un luogo oscuro, essendo la parola una luce che la fa scor-
gere, » sard sempre vero che lo spirito non'si forma l'idea
ch'egli scorge coll'ajuto della parola punto pit che I'nomo,
in un luogo oscuro, si formi gli oggetti ch’egli scorge col-
V'ajuto d’una luce. Sia adunque che I'vomo riceva I’idee di
gia formate nella parola e per mezzo della parola; sia che
la parola le trovi antecedentemente tracciate o scolpite nel
suo spirito e non faccia che presentargliele, che scoprirle,
sarebbe sempre Dio medesimo che avrebbe deposto le idee
o nello spirito dell'vomo, o nel linguaggio di cui fece dono
alla societd. Sarebbe sempre Dio ‘e Dio solo I'autore delle
idee, e lo spirito dell'uvomo non sarebbe che puramente pas-
sivo, noh farebbe nulla, non opererebbe nulla, nou entre
rebbe per nulla nella formazione delle idee.

e



.

138 ' DELLA VERA . Lo

Egli ¢ vero che il signor di Bonald ha detto: « Siccome
» l'intelletto tende sempre a generalizzare, esso rende pit
» semplici, traducendoli nella lingua che glix & propria,
» i sogni dell’ imaginazione, e chiama con una sola parola
'» tutte le parti di cui un corpo ¢ composto, tutti gl'indi-
» vidui d’una specie, tutte le specie d'un genere, ecc. » Ma
giacché I'uvomo non ha inventato, non ha potuto inventare
il linguaggio, ma I'ha.ricevuto come un dono del Crea-
tore; giacché questo grande fatto del dono primitivo del
linguaggio, che Tautore della Legislazione primitiva ha si
ben dimostrato, forma la base di tatta la sua filosofia e di
tutta la sua palitica, egli ¢ incontrastabile che, per esso,
I'uomo non ha inventato le parole che esprimono la natura
e i rapporti degli oggetti materiali punto piu che le parole
che esprimono la natura e i rapporti degli oggetti intellet-
tualis e che allora, la stessa potenza che gli ha fornito le
parole, gli ha fornito ancora ogni idea astratta delle qualitd
dei corpi, tutte quelle concezioni chiamate dal signor di Bo-
nald « creazioni dello spirito, esseri di ragione: » sia ch’esse
oon trovinsi che nelle parole, sia che, esistendo anteceden-
temente nell’anima, non gli vengano rappresentate 0 resc
sensibili che per mezzo delle parole. .
Questa concessione adunque, che il signor di Bonald sem-
bra aver fatta allo spirito umano, riconoscendo in esso la
_facolta di astrarre, aliro non & in fondo che una contradi-
zione di pil con tutto il suo sistema. Imperciocché, secondo
questo sistema, non & gid Dintelletto che, tendendo sem-
pre a generalizzare, rende semplici e traduce nella lin-
gua che gli é propria i segni dell'imaginazione; I'intelletto
riceve tutto cid, siccome il rimanente, nella parola e per
mezzo della parola, e lo stesso autore della parola lo é an-
cora di tutte quelle astrazioni. Perla qual cosa, in tali ope-
razioni, lo spirito non ¢ meno passivo di quel che sia ri-
spetto a tutte le altre idec. , )



’

L 4

E DELLA FALSA FILOSOFIA , 139
Egli & vero ancora che il signor di Bonald sembra, rico-

noscere una certa attivitd nello spirito umano, se non nella
formazione, almeno nella pel"cezion delle idee, avende detto: -
« L'uomo & passivo ‘quando egli ascolta la parola, & ATTIVO
» quando vi congiunge il pensiero. » (Vol. I, pag. 203.) Ma
queste parole del signor di Bonald ¢i rammentano I'impor-
_ - tante osservazione ch’egli fece nel passo seguente: « Con- -

»

R}
R}
3
¥

2

P

3

3

L)

P

M

<

M

M

b

<

M

<

<

»

ps

2.

<

M

B2

M

dillac ¢ o sembra esser chjaro e metodico; ma bisogna fare
attenzione che la chiarezza dei pensieri, come la traspa-

renza‘degli oggetti fisici, pud venir da difetto di sublimitd, .

e che il metodo negli scritti non ne prova sempre la giu-
stezza e meno ancora la fecondita: Havvi ancora una chia-
rezza di stile, in certo modo tutta materiale, che non ¢
incompatibile coll'oscurita delle idee. Nulla di pia facile
a intendere che le parole di sensazioni trasformate, di
cui si & servito Condillac (per esprimer le idee), perché
queste parole non parlano che all'imaginazione, la quale
figurasi ad arbitrio le trasformazioni ed i cangiamenti.
Ma una tale trasformazione, applicata alle operazioni dello
spirito, altro non é cheuna parola vuota di senso; e Con-

‘dillac medesimo sarcbbe stato molto imbarazzato a darne

una soddisfacente applicazione. » (Vol. I, pag. 35.) Non

v'é cosa pill giusta, pill vera, né piu felicemente espressa;
ma spiace il dover dire che il signor di Bonald, colle pa-
role, I'uomo. é attivo quando congiunge il pensiero alla
" parola, merita la stessa accusa.ch’egli ha mosso a Condillac
nel bel passo che abbiamo letto. Imperciocché potete voi con-

‘cepire, signop visconte, come lo spirito il quale, secondo il

signor di Bonald, non scorge I'idéa senza la parola, non pensa
«neppure (agli oggetti intellettuali) senza la parola, possa con-
giungere il pensiero e I'idea alla parola? tanto sarebbe il
dire che, nella visione, si & I'occhio che congiunge gli og-
getti alla luce che li rischiara, e che in tal caso I'organo me-
" desimo ¢ attivo; laddove ¢é la luce la quale, cadendo sugli



]

140 * DELLA VERA

oggetli e riflettendosi da essi, li rende visibili, e I'occhio nel
fenomeno della visione é puramente passivo, come sono del
resto tutti i sensi nella percezione di ogni sensazione. -
Potete voi capire, come, secondo queste parole del signor

di Bonald, lo spirito pud nel tempo stesso scorgere e non
scorgere I'idea; scorger I'idea perché egli ne dispone per
congiungerla alla parola, e non scorgerla perché, per il
signor di Bonald, é impossibile che lo spirito possa conoscer
I'idea innanzi ch’essa venga congiunta alla parola? Com-
prendete voi per avventura come lo spirito possa nel tempo
medesimo pensare e non pensare; pensare; perché fa duopo
ch’egli conosca il suo pensiero per congiungerlo alla parola;
e non pensare, perché, per il signor di Bonald, lo spirito non
pensa in alcun modo agli oggetti intellettuali che colPajuto
della parola? Egli é vero adunque che, sostenendo essere
armivo lo spirito allorché unisce il pensiero alla parola,
nel mentre si asserisce che lo spirito non penss innanzi che
la parola gli abbia rivelato il suo proprio pensiero, il signor
di Bonald, non altrimenti che Condillac, ha traviato, si ¢
smarrito. Questa -propos4izione, lo spirito é attivo quando
congiunge il pensiero alla parola,non é chiara che per di-
fetto di sublimitd, come la trasparenza degli oggetti fisicis
non é chiara che d'una chiarezza tutta materiale di stile,
che non é incompatibile coll’oscurite ed anco con la con-
tradizion delle idee. Nulla & pia facile a intendersi delle pa-
role spirito attivo quando unisce il pensiero alla parola,
perché queste parole non parlano che all’imaginazione che
" si figura ad arbitrio le congiunzioni e gli accoppiamentis
ma questa congiunzione, applicate alle operazioni dello
spirito, altro non é che una parola vuota di senso, ed il
signor di Bonald medesimo sarebbe stato molto imbaraz-
zalo a darne un’applicazione soddisfacente. Onde, per trarsi
d’émpaccio, il signor di Bonald non ha trovato miglior par-
tito che quello di negare affatto in un altro luogo questa me-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 14
desnma attivitd che le sembrava aver accordata allo spirito
colla proposizione che ora abbiamo analizzato. « Impercioc-
» ché, il pensiero, diss’egli, ¢ il germe il quale attende che
» la parola venga a fecondarlo e a dargli l'esistenza : gene-
» razione degli spiriti similissima a quella dei corpi, che
» fa dipendere I'esistenza degli uni e degli. altri dal con-
» corso simultaneo dei due agenti, di cui 'uno porge, I'altro
» riceve; I'uno genera, I'altro produce. » (Vol. I, pag. 203.)

Osservate primieramente, nel citato passo di vostro padre,
queste parole: Il pensiero é il germe che la parola viene
fecondare e a dargli Ves1sTenzA; si é questa una dichiara-
zione novella che, per il signer di Bonald, ogni idea non ha
I'esistenza che nella parola e per mezzo della parola. Imper-
ciocché, per il signor di Bonald, il pensiero risedente nello
spirito non & punto piu I'idea, che il germe risedente nella
matrice & il fanciullo; ¢ come ¢ il padre quegli che, fecon-
dando il germe, gli da I'essere umano e fa esister I’'aomo,
cosi la parola ¢ quella la quale, fecondando il pensicro, gli
da l'essere intelligibile e fa ch’esista I'idea.

E per riguardo al punto di cui ci occupiamo in questo
momento, secondo questa maniera d’esprimersi del signor
di Bonald, é la parola che porge, lo spirito non fa che rice-
vere; & la parola che genera I'idea, lo spirito, similissimo al
seno della madre, non fa che produrre cid che un altro agente
ha in lui formato.-Lo che significa nel modo piu esplicito
e piu formale che, nella genesi delle idee, lo spirito altro’
non é che passivo; esso’ riceve tutto, ma non-fe nulla. E,
poiché il signor di Bonald ha veramente affermato ed anco
ha creduto provar tutto cid; poiché egli non ha riconesciuto,
rispetto alle idee, alcuna operazione dell’intelligenza in sé
medesima, come adunque, signor visconte, sard stato in-
giusto affermando che il signor di Bonald ha negato ogni
specie d’attivita all’intelligenza nella formazione delle tdee?

E con qual dritto mi si viene a dire, col tuono d'un pe-
' {



142 ’ DELLA VERA

dante corrucciato: « I signor di Bonald non ebbe mai I'as-
» surdo pensiero di negare 'operazione del nostro intelletto-
» in $é medesimo? »
§ 27. Si prova che il padre Ventura non é stato ingiusto nel-
Paffermare che la dottrina del signor di Bonald sulle idee,
ha dei tratti d’affinitc colla dottrina di Locke sul medesimo
. soggetto. Che cosa ¢ INTENDERE secondo san Tomaso. La dot-
trina bonaldiana implica la negazione dell’intelletto wmano.
Dispiacere del padre Ventura d’aver dovuto mostrare i peri-
coli di tale dottrina. La colpa é del signor visconte Vittore.
Il padre Ventura, insistendo su tale riguardo, non mira tanfo
alla sua propria difesa, quanto alla difesa della dottrina sco-
‘lastica che si é voluta screditare. ' .

Dopo quanto ho detto poc’anzi, io non avrei bisogno di
dilungarmi per farvi comprendere che non ebbi torto nep-
pur nell’aver asserito che « il signor di Bonald, colla sua
» dottrina sull'origine dell’idee, quantunque combatta Locke
» e i materialisti, certamente senz’avvedersene, rende loro
» ragione. » Questa terza accusa, che veramente ho mosso
al signor di Bonald e che sembra aver maggiormente destata
la vostra pietd filiale, altro non & che la conseguenza rigo- -
‘rosa delle due prime, che io poc'anzi ho giustificato. Imper-
ciocché asserendo il signor di Bonald che tutte le idee ci
vengono dall’esterno per mezzo della parola, e che lo spirito
umano ¢ passivo trattandosi delle idee, non vi ha alcun mezzo
da. poter negare che, in questa importante questione, quan-
tunque abbia creduto di progredire seguendo Cartesio, il si-
gnor di Bonald si ¢ incontrato, senza pensarlo, sulla via me-
desima di Locke, nell’atto di stendergli una mano di soc-
corso, invece d’inabissarlo.

« Le parole, io dissi nella mia nota, che formano il lin-
guaggio’e nelle quali, secondo il signor di Bonald, sono con-
tenute le idee di gia formate, non sono punto pit innate




" E DELLA FALSA FILOSOFIA B U

delle idee medesime. Le parole articolate vengono ricevute
dalle orecchie, le inarticolate (segni per i sordo-muti) dagli
occhi. Eccettuato adunque che, secondo Locke, le idee ci
giungono per mezzo di tuttii sensi, e secondo il signor di.
Bonald ci giungono per mezzo dell’'udito e della visione, la
dottrina in sostanza ¢ lastessa; cioé a dire che i sensi sono
la sorgente unica di tutte le idee. » Ora, io vi sfido, si-
gnor visconte, a negare che questa confusione discenda
‘necessariamente dai principii stabiliti dal signor di Bo-
nald, e per conseguenza io vi sfido ancora a non trovar nulla
d'inesatto e di esagerato e meno ancora .d’ingiusto in que-
sto giudizio che io ho espressodella dottrina delle idee del
vostro illustre padre, dopo cid che egli med®&imo ne ha
asserito. - -

Mi permetterete adunque di rimandare a-voi queste ul-
time parole, le quali, ingannato dai vostri nuovi e falsi amici,
m'indirizzate con aria di trionfo, direi quasi con aria d'al-
bagia fanciullesca. « Oso sperare, mio reverendo padre, che
» le mie risposte vi sembreranno convincenti e che voiavrete ~
» a dolervi di non essere stato in miglior modo servito dalla
» vostra memoria. » Imperciocché, siccome voi vedete, nulla
io ho obliato, né i veri meriti,né i veri torti-delle dottrine
del signor di Bonald; e in quanto alle vostre risposte che non
rispondono a nulla, anzi che sembrarmi convincenti, non mi
sembrano neppure risposte, ma attacchi senza nome e senza
qualifica, affatto degni di compassione.

Ma io vi prego, signor visconte, di ben comprendere il
mio pensiero nell’insistenza ch’io pongo ora a giustificare
~contro i vostri appunti la critica ch’io feci I'anno scorso su
qualche punto della filosofia del signor di Bonald. Cid non
¢ tanto, vi prego di crederlo, per farvi toccare con mano
il torto che aveste in.iscrivermi siccome fatto avete; né per
~ convincervi che la-filosofia, in generale, non ¢ la scienza
nella quale meglio valete, e che non avete a sufficienza com-



144 DELLA VERA
presa quella del vostro rispettabile padre. Se io avessi do-
vuto aggiustar questo conto solamente con voi, ben presto
sarebbe finita, e in ben poche parole. Ma ho dovuto difen-
dere la filosofia cristiana che voi, o coloro che hanno scritto
per voi, avean mostrato di render ridicola nella mia per-
sona; e perché in modo particolare,, rispetto all'immensa
questione dell'origine delle idee, io voglio dimostrare, col-
I'esempio e nella persona del signor di Bonald, che allor-
quando si sconosce questa filosofia cristiana, che voi chia-
mate la filosofia del medio evo, gli spiriti ancora piu ele-
vati e piu cristiani — ed il signor di Bonald appartenevaa
questa categoria — non possono creare alecun sistema ra-
gionevole, sﬁlido, coerente; essi sono costretti d'esser nulli,
contradittorii, assurdi; con le intenzioni piu pure di ser<
vire la verita, sono costretti d’aprire la porta a deplorabili
errori; debbono scegliere tra Platone e Cartesio sostenendo
le idee innate, tra Epicuro e Locke affermando che tutte le
idee ci giungono per mezzo de’sensi; e che ponendosi an-
cora dal lato di Cartesio e di Platone, essi rischiano di tro-
varsi in compagnia di Locke e di Epicuro. ‘
Con siffatta intenzione io passo ora ad additare ancor me-
glio le tendenze materialistiche della psicologia di vostro
padre ed in generale di tutta questa pretesa scuola spiri-
tualista, la quale, restringendosi troppo esclusivamente nello
spirito, finisce per trovarsi essa ancora abbracciata alla
materia; e con questa intenzione medesima io voglio ad,
~un tempo 'sviluppare e render chiara, per quanto & pos-
 sibile, la profonda, la sublime, la magnifica e troppo scono-
sciuta dottrina della filosofia cristiana rispetto alla natura
ed alle principali operazioni dell'intelletto umano. .
Io vi ho dimostrato ancora, signor visconte, che, secondo
il sigaor di Bonald, I'intelletto non si forma alcuna idea, né
fa alcuna astrazione, trovandosi tutto cid in lui medesimo,
non essendogli rivelato che dalla parola, o venendogli to-




v

E DELLA FALSA FILOSOFIA 145

talmente nella parola. Che ¢ adunque un intelletto il quale
non fa che ricevere e non genera nulla da s¢ medesimo?
Che & un intelletto che non intende? Imperciocche, inten-
dere non & gia esser passivo, ma agire. « Intendere, dice
san Tomaso, é leggere nell'interno: Intelligere est intus le-
gere; » & penetrar la natura delle cose in virtd d’un’atti-
vitd e d’una operazione tutta propria. La dottrina adunque
del signor di Bonald non implica forse, senza dabbio contro
le intenzioni del suo autore, la negazione dell’intelletto?
Non fa discendere forse lo spirito umano al grado dell’anima
dei brutj che non distinguonsi da noi che per la privazione
d’intelletto: Quibus non est intellectus? Una tale dottrina
non ha forse tutto I'aspetto d’un’immensa’ concessione fatta -
_ai materialisti, tanto pil preziosa per essi in quanto che
vien fatta da vomini che hanno voluto seriamente combat-
terli? ) ' R
1l signor di Bonald ha detto ancora per mezzo delle idee
- lo spirito rendesi intelligibili le parole. Ma, ammesso an-- -
cora che le idee non ci vengano totalmente nelle parole,
quantunque il signor di Bonald abbia detto formalmente
che la parola é Uidea e tutta U'idea, egli é certo che se-
condo lui esse si ritrovano antecedentemente nell’anima,
sia nello stato di potenza o di disposizione per parte dello
spirito, siccome il signor di Bonald sembra prédere secondo
Cartesio, sia, come egli ancora asserisce, nello stato d’ombre,
di larve vaghe, confuse, incomplete, presso-a poco siccome
I'ombra vaga e senza colore offerta da uno specchio senza
I'amalgama. (Vol. I, pag. 379.) Ma cid significa che queste .
idee non hanno nulla di preciso, nulla di reale; cid signi-
fica che queste idee non sono idec. Come pud darsi adunque
che col soccorso d’idee che non sono idee, col soccorso d’i-
dee che non sono ancora nulla per lo spirito e che lo spirito
non conosce ancora, possa questi rendere intelligibili le pa-
role? Cid non ¢ forse, per dirlo di passaggio, oscuro anzi
che no, ridicolo, assurdo? :



146 PELLA VERA

~In ogni caso, come Dio sarebbe quegli che avrebbe dis-
posto le idee nello spirito, e come lo spirito, essere attivo,
non entrerebbe per nulla nella loro formazione, questa dot-
trina non sarcbbe in  alcun modo acconcia a stabilire la spi-
ritualitd dell’anima. Imperciocché gli & sopra una tale dot-
trina-che fa fondamento la scuola di Locke per sostenere che
non ‘¢ impossibile che la materia pensi; poiché,. dice essa,
non ¢ impossibile che Dio abbia scolpito le idee sopra una
sostanza materiale, come scrisse le sue leggl sopra una
pietra. :

Mi duole 1mmensamente, signor visconte, d’aver dovuto.

dimostrare che alcune dottrine del signor di Bonald, di cui
non ho cessato giammai d’ ammirare il genio e d’amare la
virtd, diano luoga a siffatte osservazioni; ma siete voi che
mi avete posto in questa durissima necessitd. Voi potevate
pensare, senza timore d’ingannérvi, che un ecclesiastico
quasi sessagenario, che passa per uomo grave e rispetta sé

stesso, e che avea sole prevenzioni favorevoli per I’ illustre’

vostro padre, non avesse espresso una si grave accusa contro
la dottrina psicologica del signer di Bonald se non se spinto
dalle piti grayi ragioni. Non pronunciasi leggermente la sua
opinione in tale etd ed in simili condizioni. Dovevate at-
tendervi adunque ‘che uno scrittore. il quale « avea ben
studiato — siccome voi medesimo gli fate I'onore di rico-
noscere — le dottrine del signor di Bonald, avendone tra-
dotte le opere, » posto nella condizione di giustificare le
sue asserzioni sulla estensione della psicologia bonaldiana,

avrebbe-potuto senza molta pena trarsi d’impaccio e ancora
aggiungere novelle osservazioni a quelle di gia fatte. Perché
adunque non rimanere tranquillo e rassegrarvi ad accettare
cié che avea detto, invece di costringermi a dire ancora di
plu? Moltissime cu‘costanze peroravano in mio favore, e la
prudenza e la pieta f liale medesima avrebbero dovuto in-
giungervi silenzio e prudenza. Voi perd avete pensato di-

’



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' 147

versamente. Se una tale discussione non torna adunque a
maggior gloria di colui cui vi siete impegnato a difendere
che del suo difensore, si é perché voi avrete voluto cosi, ed
io non v'entro per nulla. Per la qual cosaio continuo a ri-
levare, con mio grande rincrescimento, altri punti di ana-
logia tra illinguaggio psicologico del signor di Bonald e le
dottrine materialiste: e cid meno, io lo ripeto, per provarvi
che non sono stalo ingiusto indicando una certa affinitd
tra la teoria delle idee del signor di Bonald e quella di
Locke, che per spargere ancora qualche lume su questa
grande ed importante questione.

§ 28. Altri tratti d’ affinita della dottrina bonaldiana con le dot-
- trine. materialistiche. Natura dell’ intelletlo umano. I signor
di Bonald non vi ha nulla compreso. Egli ha indovinate molte
veritd sensa averne sapulo trarré un partito. Suo bel passo
sulle idee, mancante di verita. Magnifica dottrina di san To-
maso sull intelletto umano formantesi I’idea come Vintelletto
divino genera il suo verbo. Facoltd di generalizzare; in qual
modo si eserciti. LA BELLEZZA ESPRESSA, L'IDEA E IL VERBO:
tre cose distinle nell’ intelletto umano. Sua superioritd sul-
Uanima dei bruti. Fenomeni mal spiegati del selvaggio del-
P Aveyron. Questo selvaggio avea alcune idee. Differenza tra
le IDEE e le COGNIZIONI non accusata dai filosofi. I sordo-muli,

Pel signor di Bonald, « I’intelletio altro non & che la fa-
colta di concepire le idee d’ oggetti intellettuali che non
cadono sotto i sensi, all’occasione delle parole che 'anima
intende e che gli esprimono queste idee, cioé a dire che
» le rendono sensibili ad essa medesima. » (Vol. I, cap. 8.)
"Ma cio & lo stesso che negare affatto la natura dell'intelletto
umano, il quale non é gia la facolta di concerire le idee al-
Uoccasione delle parole, ma la facoltd di formarsi le idee
indipendentemente dalle parole. Per la qual cosa non sono
gia le parole vegnenti dall’esterno che esprimono le idec

B}

<

2.

M

3.

<



148 DELLA VERA

e le rendono sensibili all’anima, ma sono le idee formate
anticipatamente nell’interno dell’ amma che danno un va-
___lore alle parole vegneml dall’esterno e le rendono intelli-
glblll' il che, del resto, é stato confessato dal signor di Bo-
nald medesimo.

Questo grande ingegno ha mdovmato per istinto molte
veritd, ¢ non ha mancato di annunciarle; ma, privo de’ lumi
positivi che la sola filosofia cristiana ha sparso sulla natura
e sulle operazioni dello spirito umano, il signor di Bonald
non ha saputo trarre profitto da queste medesime verita dar
sé¢ indovinate. Egli non ha saputo coordinarle, ché anzi, nel-
I'ammetterle da un lato, le ha contradette dall’altro ed ha
prodotto confusione e rion altro. Ora, relativamente al sog-
getto di cui mi occupo adesso, il signor di Bonald ha detto:
« L'idea & necessaria affinché la parola significhi qualche
» cosa e sia propriamente un’ espressione. Le parole risve-
» gliano le idee, le mostrano allo spirito e non le creano.
» Non potrebbe apprendersi la geomema ad un fanciullo
» meglio che ad un animale che vi guarda e vi ascolta, se il
» fanciullo non avesse, piwt che Uanimale, le idee di rapporto,
»-di spazio, di quantitd, di' grandezza, le quali non possono
» congiungersi alle parole che le esprimono che per la ra-
» gione ch’esse trovansi anteriormente nello spirito. » (Vol. I,

-

-

-

- pag. 200.) Una parola che avesse aggiunto a tale osservazione,

cgli sarebbe stato completamente nel vero ed avrebbe dato
la vera dottrina dello spirito umano. Egli doveva aggiungere
che queste idee di rapporto, di spazio, di quantild, di groan-
dezza ¢ lo spirito medesimo che se le formas ma invece si
¢ arrestato sulla buona strada, ovvero é passato a lato della
luce senza scorgerla, ed ¢ rimasto nell oscurita. '

« Siccome noi non possiamo imaginare, dice il signor di

~ » Bonald, che per mezzo dell'impressione che i corpi esterni

» fanno suinostri organi, cosi non possiamo nulla ideare, i0
» voglio dire avere idee presenti delle cose che non cadono



E DELLA FALSA FILOSOFIA 149

» sotto i sensi, fuorché col soccorso delle espressioni che ri-
* » ceviamo dall’esterno per mezzo della parola udita o letta.
» Il.nostro intelletto ¢ un luogo oscuro in cui noi non scor-
» giamo alcuna idea, neppure quella della nostra propria
intelligenza, fino al momento in cui la parola umana, della
quale pud dirsi ancora, come della parola divina, ch’essa
rischiara ogni uomo che viene in-questo. mondo, pene-
trando fino al mio spirito per mezzo del senso.dell'udito,
come il raggio del sole in un luogo oscuro, porta la luce
» nel seno delle tenebre, e di a cia.scuna idea la forma e il
» colore che larende percettibile. Allora ciascuna idea, chia-
» mata col suo nome, si presenta e risponde, come le stelle
nel libro di Giobbe al comando di Dio: Eccomi pronta!
(Vol. I, pag.-572.) 11 lettore.a cui non sono stranieri i dog-
mi del cristianesimo non restera meravigliato che 'uomo,
formato ad imagine e somiglianza della Diginita, offra
in s¢ medesimo un’impronta e come una copia del suo
modello. » (Pag. 401.) '
‘Tutto cid ¢ ben detto, ma non & ben pensato. Tutto cio
¢ poesia, non gia filosofia. Tutto cid & chiaro della chia-
rezza, maleriale dello stile, ma & oscuro per rispetto alle
idee. Tutto cid pud sembrar bello, ma non é vero.

Iddio, dice san Tomaso, volendo, nell’ eccesso della sua -
bonta verso le sue creature, renderle a sé stesso somiglianti,
ha loro accordato il gran privilegio d’essere causa, come ¢é
causa egli medesimo. Solamente le creature sono causa per
grazia, cgli lo é per natura ; le creature sono cause di al- -
cune cose, egli é virtualmente causa di tutto; le creature
sono cause seconde, egli é causa prima. _

Per rispetto alle creature intelligenti, affinché queste in-
telligenze finite rassomiglino nel miglior modo pessibile
all'intelligenza infinita, Iddio ba accordato loro la sublime,
io direi quasi la divina facoltd di generare il loro pensiero,
come egli genera il suo Verbo. Egli ha dato loro « I'intel-

Yera ¢ falsa filosofia. : 10

2

<

p}

M

b}

M

E

<

R

<

<

p

<

.
M

2

-
3

b

M

P

M



150 DELLA VERA

letto operante, che altro non &, continua a dire san Tomaso,
che la partecipazione della luce divina che I'intelligenza creata:
attigne alla sorgente di ogni lume, in Dio, siccome ¢ detto nel
Vangelo, che la luce divina rischiara ogni uomo che viene
in questo mondo: Inlellectus agens est participatio luminis
divint, quod anima participat a fonte totius luminis nempe
Deo; juxta illud: Erat lux vera quae illuminat omnem
hominem venientem in hunc mundum.

Onde, secondo san Tomaso, la luce divina del Verbo non

agisce in ogni uomo vegente in questo mondo, per mezzo
della parola umana che gli porge le idee, come pretende il
signor di Bonald, ma riflettendosi sul suo intelletto e com-
municandogli la gran virtd di formarsi le idee; e si &+ per
questa meravigliosa economia, per mezzo della quale, come -
ho mostrato nella mia sesta conferenza, I'intelligenza creata
genera in s¢ medesima il suo pensiero e il suo amore, come
I"intelligenza increata genera in sé medesima il suo Verbo
e produce col Verbo lo Spirito Santo, si é, dico, per questa
mirabile economia che & stato detto che I'uomo fu fatto ad
imagine e somiglianza di Dio.
. Dalle impressioni che fanno i corpi esterni sui nostri or-
gani, i nostri sensi ricevono le forme di questi medesimi
corpi senza la loro materia; nel modo istesso che la cera
riceve la forma del suggello senza la sua materia, quale essa
sia, I'oro, I’argento, o il bronzo; cosi i sensi trasmettono
queste forme all’'immaginazione (phantasie) e le lasciano
nello stato di ranTASMI (phantasmata).

Ma la fantasia (io prendo qui la. parola nel senso filoso-
fico) essendo una facolta sensitiva, e la facolta sensitiva non
eccedendo il singolare, il fantasma di Pietro, i)er esempio,
che i miei sensi hanno trasmesso alla mia fantasia, non rap-
presenta in s¢ medesime che <ié che vi ha di singolare nella
persona di Pietro; rappresenta quest’uomo avente questi li-
ncamenti, questa statura e questo colore, vestito in questa



E DELLA FALSA FILOSOFIA . 154
foggia, trovantesi in questo luogo e a quest’'ora, e che si
chiama Pietro. E I intelletto operante il quale, riflettendo
sul fantasma la sua luce intellettuale o la sua-virtt di ren- -
dere universale il singolare, io voglio dire di cogliere cid che
vi ha d’universale, d’indeterminato in un essere singolare
e determinato, ¢, dico, I'intelletto operante quello il quale,
riflettendo la sua luce intellettuale sul fantasma, lo rischiara
in modo da farne riflettere i rapporti ch’esso ha coll’'univer-
sale e da far conoscere, in questo fantasma rappresentante
sol Pietro, I'vomo o I'individuo partecipante alla natura uma-
na. Il risultato di questa ineffabile operazione dello spirito
¢ cid che nel linguaggio scolastico chiamasi, con altrettanta
eleganza che grazia, species expressa, BELLEZZA ESPRESSA, €
che non ¢ certamente, cid che i filosofi mederni ed il signor
di Bonald medesimo sembrano‘c‘redere, il riflesso del fan-
tasma sull’intelletto; ma, al contrario, ¢ il riflesso dell’in-
telletto sul fantasma il quale, rischiarandolo, lo innalza, lo
aceresce, lo rende bello, intelligibile, cio¢ a dire capace di
esser percepito dall’intelletto che I'ha trasformato per as-
similarlo a sé.

Nel punto medesimo I'intelletto s’impadronisce di questo -
risultato di sua propria operazione; lo depone ‘in sé¢ mede-
simo; ed é in questo modo ch’egli ha in sé medesimo la so-
miglianza della concezione universale espressa del fantasma
singolare; ed & I'ipea, la quale altro non & che LA rorMA In-
TELLETTUALR DELLA COSA ESIST'BNTE FUORI DELLA COSA MEDESIMA:
Forma intellectualis rei extra rem existens, ovvere la so-
miglianza di cid che presenta d’universale il fantasma sin-
golare, passata nello spirito.

Ma questa idea, opera dell’ intelletto solo, non pud rima-
nere nascosta alla facoltd che gli ha dato la nascita. Eil
figlio suo, che I'intelletto ha generato da sé medesimo, in
sé& medesimo, senza il menomo concorso del corpo. Egli adqn-
que lo conosce, si trattiene con lui, pensa la sua idea, cioé



152 DELLA VERA

a dire che I'intelletto non ha bisogno della parola per pen-
sare la sua idea, e che & inesatto il dire col signor di Bo-
nald « non potersi nulla ideare senza la parola. » Ma-si é
questa conoscenza che lo spirito riceve dalla sua idea, per
mezzo della quale egli pensa la sua idea, mantiensi colla
sua idea, se la rivela a s¢ medesimo, e tende a manife-
starla all’esterno per mezzo di segni e a darle realtd per
mezzo delle azioni; & questa cognizione che chiamasi il
VERBO. ) ' )

Onde la bellezza espressa, I'idea e il verbo, che i filosofi
moderni confondono, sono tre cose differenti; imperciocché

. sono i tre stati per i quali passa il pensiero.

Ecco adunque la diversitd immensa, infinita che é tra
I'uomo e il bruto: questo vedendo cento uomini non ha né
pud avere I'idea dell’ vomo, perché esso non ha intelletto,
Quibus non est intellectus; nel mentre che I'uomo non deve
vedere che un solo uomo per farsi I'idea dell’voxo di tutti
gli yomini; non deve vedere che un solo leone, una sola
piarita per formarsi 1'idea del Leone, della pianTA, anzi di
tutti ‘i leoni, di tutte le piante. Si é per la medesima eco-
nomia che — i sensi non trasmettendo alla fantasia nulla
oltre il fantasma d'un essere singolare, d’un essere avente
queste qualita e questi rapporti con altri esseri — I'intelli-
genza umana'si forma le idee delle qualita generali, dei rap-
porti generali degli esseri; cioé¢ a dire le idee dei colori, della
grandezza, dell’azione e della passione, della causa e dell’ef-
fetto, del bene e del male, del vero e del falso, del passato
e del futuro, della sostanza e degli accidenti, dell’ individuo
e della specie, del concreto e dell’ astratto, del tutto e della
parte, dei principii e delle conseguenze; e, lungi dall’aver
bisogno delle parole per formarsi tali idee, si &, perché que-
ste idee si trovano di gia completamente formate nello spi-
rito che le parole le quali le esprimono divengono intelli-
gibili, come ha osservato il signor-di Bonald.

i



~ E DELLA FALSA FILOSOFIA 153

Si oppone a questa dottrina I'esempio del selvaggio del-
I’Aveyron, di cui si asserisce con tanta sicurezza che non
aveva alcuna idea. Ma cid accade, siccome I’ho apposto al
signor di Bonald, e senza che voi, signor visconte, abbiate
pensato a difenderlo, perché i filosofi incaricati d’esaminare
questo fenomeno mossero da un punto totalmente falso; cid
accade perché essi hanno- confuso le idee colle cognizioni,
cose infinitamente diverse; imperciocché le idee sono le for-
me intellettuali delle cose considerate in cio che le cose
hanno d’universale, nel mentre che le cognizioni sono no-
zioni della natura particolare degli esseri, della loro ma-
niera d’esistere e de’'loro rapporti. Le idee sono sempre
vere, poiché esse sono il risultato della virty intellettiva,
che non porta giammai difetto nell estrazione, nella visione
di cio che v’ha di generale nel fantasma particolare. Le
cognizioni non sono vere che fino al momento in cui vi ha
conformitd tra la maniera di concepire una cosa e la cosa
in sé stessay imperciocchd la verita consiste nell’ equazione
dell’ intelletto colla cosa. Le cognizioni ci vengono dall’ e-
sterno, dall’istruzione e dal linguaggio che ci apprende la
societd; e, limitata a tale ordine di pensieri, la teoria del
signor di Bonald sulla nccessita del linguaggio e dell'istru-
zione sociale per avere la conoscenza di Dio, dell’anima e
delle leggi naturali, ¢ incontrastabile; ma le idee vengono
generate dallo spirito medesimo nelle misteriose profondita
di sua natura. Si ricevono le cognizioni per mezzo della pa-
rola, laddove le idee si formano senza la parola. Si crede
alle cognizioni, le idee si pensano. Ora, i filosofi onde par-
liamo, confondendo le idee colle cognizioni, comprendono,
come ha fatto’il signor di Bonald, sotto la parola medesima
d’idea « ogni pensiero di cose intellettuali, ovvero di cose
che non cadono sotto i sensi; » e dall’essersi mostrato que-
sto povero selvaggio totalmente ignorante d’ogni idea di
Dio, dell’anima, della legge medesima naturale e d’ogni



i8L DELLA VERA

sentimento . risultante da queste pretesé idee, hanno con-
cluso che questa intelllgenza degradata, stupida, non avea
in sé medesima alcuna idea, perché essa non avea ricevuto
alcuna istruzione non avendo appreso alcun linguaggio; e da
cid hanno ancora concluso che la parola « & assolutamente
necessaria per avere le idee. »

‘Ma se distinte si fossero le idee dalle coonlzlom, se si fosse
osservato questo straordinario individuo alla luce della vera '
filosofia, sarebbe stato chiaro che, in tutti i suoi movimenti,
in tutte le sue azioni, egli non era certamente un bruto mo-
ventesi per cieco istinto, ma un uomo operante per un prin-
cipio intelligente. Si sarebbe veduto ch’egli proponevasi un
fine nelle sue operazioni, anco nell’ordine materiale; ch’egli
avea le nozioni del buono e del cattivo, del tutto e della parte,
della causa e dell’effetto, dell’aggettivo e del sostantivo, delle
quahta del corpo, ecc., in una parola, ch’egli aveva le idee
senza averne la menoma cognizione; e questo fenomeno
avrebbe servito a confermare la verita della dottrina scola-
stica risguardante la natura e le facolta del nostro intelletto.

« I sordo-muti, io dissi nella nota B, sono una prova pa-

‘tente di questo grande fenomeno dello spirito umano. Ap-
pena vengono loro forniti, coi metodi conosciuti, i mezzi di
comunicazione coi segni o la scrittura che loro s’ insegna,
veggonsi esprimere all’istante e con una facilita che sembra

~un prodigio le idee piu astratte. Non si pud dubitare adun-
que che queste idee non fossero di gia formate nel loro spi-
rito innanzi ch’eglino appreso avessero il linguaggio che loro
¢ proprio. I loro genitori ne restano maravigliati, essi non
' sanno spiegarsi come siffatte ideesi possano rinvenire nello
spirito di questi fanciulli sventurati innanzi qualunque istru-
zione. Ma questo prodigio cessa dall’essere tale allorché si
riconosce che I'anima, in virti dell’intendimento agente
astrae I’ universale dal particolare, sollevasi dal sensibile allo
spirituale, all’intellettuale, indipendentemente da ogni istru.
zione. »



2 DELLA FALSA FILOSOFIA 155

Nella nota medesima io avea- fatto ancora questa osser-
-vazione: « Cid (che Jo spirito si formi le idee senza le pa-
vole) ¢ tanto vero che spessc fiate lo spirito concepisce al-
cune cose, ovvero alcune gradazioni di cose, in modo che,
avendo a sua disposizione varie lingue, esso non pud espri-
merle in lingua alcuna. Ecco, in tali occasioni, la prova che,
lungi dall’ aver ricevuto lo spirito queste idee per mezzo
della parola, egli non trova il mezzo di esprimerle colla pa-
rola neppure dopo avere appreso questa. » Ora io vo lieto
in vedere che un uomo eminente, un ingegno grave e so-
lido, del pari che scrittore elegante e gentile, il conte di
Champagny, in un articolo inserito nel Correspondant del
15 maggio scorso, ha esposto lo stesso pensiero colla pre-
cisione e la grazia che formano il carattere e il vezzo del
suo stile. « Sotto un altro rispetto, dice egli, lo studio dei
» sordo-muti non mi sembra meno utile. Essa mi sembra
» vittoriosa contro queste teorie (la teoria del signor di Bo-
» nald senza dubbio) le quali hanno goduto un istante di
» fama e che fanno della parola, o, se cosi si vuole, del se-
» gno del pensiero, 'istrumento necessario, I'ausiliare indis-
» pensabile, 'elemento medesimo del pensiero: che dichia-
» ran I'uomo incapace di concepire il pensiero astrattamente
» dalla parola, in altri termini, di pensarc senza servirsi di
» parole. Mi é sempre sembrato che il senso intimo, la co-

» scienza delle hostre proprie facoltd, I'esperienza quotidiana *

»n protestassero contro una tale asserzione. Perché mai le
» parole mancano alle volte al nostro- pensiero? Perché
» giamo noi costretti di cercare la parola, U espressione
» propria, il termine adequato a un’idea che pur conce-
» piamo chiaramente? Donde viene tutto cio che chiamasi

» lavoro di stile, ricercatezza d’espressione, se non abbia-
» Mo antecedentemente un concetto astratto, ma chiaro, .

» lucido, preciso, del pensiero che vogliamo esprimere, e
» al quale noi misuriamo le espressioni della nostra lingua,

'

.



156 DELLA VERA

» come misuriamo la calzatura al nostro piede? Se il piede
'non -esistesse che con la scarpa e per la scarpa, avrebbe
» forse luogo una tale misura? ’
» Ma, nel sordo-muto, la concezione dell’ idea astratta-
mente dal segno ¢ piu evidente ancora. Il segno non &
per esso, come per noi, 'senza’ rapporto d’ analogia coll’ i-
dea; non ¢ per esso, come per noi, una convenzione an-
teriormente stabilita tra gli uomini e alla quale vengono
iniziati. Il segno in tal caso, il gesto, almeno la maggior
parte del tempo, giunge dal pensiero; esso.ne ¢ dedotte
per un’analogia pii o meno stretta. Si ¢é il pensiero che
la produce; fa duopo adunque che il pensicro preesista,
ch’esso possa dipingersi allo spirito, chiaro, preciso, netto,
» astrattamente da ogni segno, parola o gestos poco importa.
» Vi hanno ancora di piu: questa creazione del segno é so-
vente individuale; il sordo-muto inventa alcuni segni che
» niuno gli apprese, che non si praticano' intorno a lui. Si
» ¢ il pensiero medesimo, individuale, solitario, che trova
»la sua espressione, e si fa a s¢’medesimo il segno esterno
» per mezzo del quale si manifesta. Come sostenere adun-
» que.che innanzi questo segno, e indipendentemente da
» questo segno, il pensiero non esisteva? »

Queste riflessieni contro la teoria del signor di Bonald, che
I’uwomo, senza la parola, non percepisce NESSUNA 1DEA, nep-
pure quella della sua intelligenza ', mi sembra non lascia

3.

8

-
<

E)

M

3

M

2

M

-
<

3

<

R

-8

3

<

-
<

<

3

<

M

' 4 Veggasi su questa importante materia ’eccellente libro (che io non
conosco che dall’articolo del signor Champagny) sull’ opinione del dot-
tore Itard, relativa alle facoltd intellettuali dei sordo-muti, che Ber-
thier, sordo-muto egli medesimo, ha testé pubblicato; anima hobile, in-
telletto valentissimo, a cui la privazione dell’udito, mezzo pussente di
sviluppamento e d’istrazione, non ha tolto di levarsi alle pit alte regioni
della scienza psicologica, di parlarne da maestro, e ha fornito i preziosi
maleriali onde spiegare, pér quanto gli fosse possibile, il grande mistero
dell’intelligenza umana. Quanto é mai bello il vedere, in un tempo in cui
" la filosofla sa parlare senza pensare, un uomo che pensa senza parlare,
\}



E DELLA FALSA FILOSOFIA - 157
luogo a replica. Peccato che Champagny abbia, secondo il
mio avviso, sfigurato questo bell’articolo, dove parla con st
grande accorgimento e ragione de’sordo-muti, I'abbia sfigu-
rato, dico, coll’affermar che « il sordo-muto é naturalmente
pagano, e prova il paganesimo naturale dell’ uomo privo
della tradizione, abbandonato alle sue proprie forze. »
“Imperciocché I'womo privo della tradizione o d’ogni istru-
zione, ch’ egli attinge nella famiglia e nella societd dove ¢
nato, quantunque abbia le ¢dee, non ha perd le cognizioni,
e non é naturalmente punto pid pagano che teista. Sembra
che Champagny non abbia esaminate -sufficientemente le
vere cause.del paganesimo, il quale altro non é che un ac-
cidente, un accessorio, un’ alterazione profonda delle verita
conosciute, e non gid un sentimento innato, una tendenza
naturale dell’'umanitd. -

§ 29. Continuazione del medesimo soggetlo. Che é la cognizione 9
In qual modo Uintelletto conosca Vuniversale nel singolare, si
formi idee, e non gid imagint anco degli ogyetli materiali,
e pensi senza le parole. Il respiro dello spirito. L’ignoranza
di queste operazioni dell’intelletlo, causa di strani abbagli per
il signor di Bonald. Errore dellassua dottrina, che I’ anima

" pensi per mezzo del cervello. Il signor di Bonald sembra ri-
conoscere egli medesimo che la sua dottrina sulle idee é incon-
ciliabile col fenomeno del pensiero. I suoi errori sono quelli de’
filosofi del secolo diciassettesimo. Profonda ignoranza di questi
filosofi sulle operazioni dell’intelletto, causa di tutti i loro er-

~rori. Le due scuole IDEALISTA e MATERIALISTA conducenti, per
due strade opposte, allo scetticismo. Stato orribile della filo-
sofia de’ nostri giorni.

Da cid potrete scorgere, signor visconte, qual conto dob-
biate fare della dottrina da vostro padre espressa in queste

e che, vri,vendicando in favore de’suoi interessanti compagni di sventura
tutti i diritti al godimento completo e perfetto delle facoltd dell’anima,
sparge veri lumi sulle pilt alle questioni dell’ essere intelligente, che la
leggerezza e I’ignoranza della filusofla moderna hanno oscurato!



158 . DELLA VERA®

linee: « L'anima é intelletto, o facoltd d’ imaginare gli og-
» getti materiali, di far dalle impressioni che ne riceve ima-
» gini o rappresentazioni mentali conformi a questi oggetti.
» Si pud pensare senza servirsi d’alcun idioma conosciuto,
» finché si pensa per mezzo d’imagini ad oggetti figurabili;
» ma cid non puo farsi allorché si pensa ad oggetti che non
» possono essere figurati allo spirito per mezzo d’imagini. »
(Pag. 528.) '

Ora tutto cid ¢ chiaro, ma di quella chiarezza materiale
di stile la quale, secondo il signor di Bonald, ¢ compatibile
coll’ oscurita , delle idee. Tutto cid & metodico, ma di quel
* metodo che, siccome ha detto il signor di Bonald, non prova
sempre la giustezza e meno ancora la feconditd; tutlo cid
prova un’ignoranza completa della natura e delle facolta dello
spirito nmano; tutto cid é stranamente falso.

La cognizione altro non ¢é che la riproduzione mtelleuuale
 della cosa conosciuta in colui che la conosce; in modo che

ogni cosa conosciuta ritrovasi d’ una maniera rappresenta-
tiva in chi la conosce: Ommne cognitum est in cognrosgente.
Ma la virtd conoscitiva non riceve la cosa conosciuta che se-
condo la sua propria natura e la sua propria capacitd. Onde
T'uomo non conosce gli oggetti materiali nello stesso modo
che il bruto; perché I'uvomo ha una natura ed una.capacita
da quella del bruto totalmente diversa. Per la qual cosa, co-
me la virtd conoscitiva sensibile, essendo ristretta, limitata al
singolare, non pud cogliere 'universale che sotto forme sin-
golari, nel modo istesso la virtd conoscitiva intellettiva, la
cui natura riportasi all’ universale, non pud cogliere nep-
pure il singolare che sotto forme universali, ed avviene so-
lamente sotto queste forme che il singolare diviene simile
alla sua natura, alla sua capacita; gli diviene intelligibile.
I’intelligenza adunque non conosce i corpi che sono tutti
singolari, rigusrdando semplicemente all’i imagine che i sensi
“banno trasmesso alla fantasia, come scorgendo un ritratto



E DELLA FALSA FILOSOFIA 159

si conosce la persona che rappresenta. L'intelligenza non
conosce direttamente i corpi che d’'una maniera univer-
sale, da tutto cié che il fanfasma, rischiarato dall’intelletto
agente, vi scuopre di universale nella singolaritd medesima,
ed ¢ solamente per mezzo d’un atto riflesso e per mezzo d’una
seconda operazione ch’essa percepisce il singolare. Cid che
I'intelligenza scorge primieramente nel fantasma di Pietrosi '
é l'vomo: ed in secondo luogo essa vede. quest’uomo, cioé
Pietro. I moderni non comprendono nulla di tale profonda
dottrina; essi ignorano ancora la prlma pnrola‘ non ¢ men
certa perd ch'essa é vera.

E adunque falso ancora « che gli oggetti materlah non
danno luogo che ad imagini; che le parole sole producono
le idee e che non si pud nulla ideare- senza le parole. » Lo
spirito umano si forma vere idee anco degli oggetti mate-
riali, senza di che questi oggetti non gli sarebbero intelli-
gibili, egli non potrebbe conoscerli, ¢ all'opposto le parole
non gli sono in alcun modo necessarie per formarsi e per
idear le sue idee.

Egli é falso che 'anima sia imaginazione o facolta d'ima-
© ginare gli oggetli materiali, e di fare, delle impressioni che
ne riceve, tmagini o0 rappresentazioni mentali conformi a
questi oggetti. L'anima non fa nulla di tutto cid. Col mezzo
dei. sensi i fantasmi degli oggetti sono dipinti alla fantasia;
e hin'gi dal formarsi Uanima le imagini, essa altro non
fa che spiritualizzare, rischiarare queste imagini medesime
chc essa non ha fatto, e formarsene idee universali ed .in-
telligibili; si € a questa condizione sola ch’essa pud cono-
scere gli oggetti materiali. .

Egli ¢é falso che, ove non si abbia in pronto almeno un
linguaggio qualunque, non si possa pensare che per mezzo
d’imagini; poiché, senzq servirsi d’alcun linguaggio, I'in-
telletto pensa per mezzo d'idee ch’egli medesimo si ‘¢ for-
mato. )



160 . DELLA VERA

Finalmente il signor di Bonald aggiunge: « Come le ima-
» gini.dei corpi non si formano che: dalla luce materiale, le
~ » idee degli oggetti intellettuali non si formano che dalla pa-
» rola; in modo che la luce parla all'i lmaglnazwue e la pa-
» rola rlschlara Iintelletto. » Anche qui si scorge molto inge-
gno ¢ insieme molto metodo, ma altrettanta falsita quantain
tutto il rimanente; perché le imagini dei corpi non si forma-
no gi¢ nella fantasia solamente per mezzo della luce o della
vista, ma ancora senza luce, per mezzo del tatto, dell'udito,
per mezzo finalmente di tutti i sensi, che portano all’ima-
ginazione il fantasma dell’ oggetto materiale; e sulla ma-
teria di questi fantasmi di varie specie, 'anima si forma le
idee della grandezza, della figura, della distanza, del suono,
del gusto, ecc. La luce adunque non parla all'imaginazione,
punto piu che la parola rischiari I'intelletto, giacché 'ima-
ginazionc ascolta senza la luce, e l'intelletto vede senza la’
parola.

Il signor di Bonald, parlando delle funznonl intellettuali
dell’anima durante la fanciullezza dell'uvomo, Lia detto: « In
» qual modo pud operarsi cié in noi, nell’etd della pit pro-
» fonda ignoranza dello spirito e della massima debolezza de-
» gli organi? lo I'ignoro. » (Pag. 203.) Eh! cid si opera per
" quella grande e mirabile facolta innata dell’intelletto ope-
rante, il quale, siccome io dissi nella nota,é in certo modo
il respiro dello spirito, che avviene cosi naturalmente e fa-
cilmente come il respiro del corpo; il quale in ua istante
compie la sua ineffabile opérazione; che non abbisogna di
alcuna istruzione, d’alcun soccorso, d’alcun linguaggio onde
passare dalla potenza all’ atto; non fa mestieri altra condi-
zione per operare che la presenza della materia, il fanta-
sma che gli presenta I'imaginazione e su cui potcre ope-
rare; il quale non si aumenta né invecchia giammai; il
quale ¢ sviluppato e completo fin dal primo istante della
creazione dell’anima quanto nel seguito; ¢ il quale, finals

-

v

-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 161

mente, spiega la sua attivitd incomprensibile ¢ misteriosa
nella formazione delle idee testo che i sensi sono a suffi-
cienza sviluppati per trasmettere alla fantasia, in modo
distinto e preciso, l¢ imagini degli oggetti esterni, anche in-
nanzi che il fanciullo abbia incominciato a parlare, essendo-
gli necessaria la_parola per esprimere e manifestare agli al-
tri le sue idec, ma non gia per formarsele egli medesimo.
Ma non avendo il signor di Bonald punto né poco sospettata
pure P’esistenza d’una simile facolt nello spirito umano, non
¢ a meravigliarsi ch’egli stupisca di cié che v’ha di mirabile
nelle operazioni intellettuali dell'uomo all’etd della piw pro-
fonda ignoranza dello spirito e della massima debolezza
degli organi, e che alla dimanda che si é fatta: In qual
modo cio si opera in moi? egli abbia risposto: « Io lo igno-
ro; » il che ¢ incontestabilmente vero da parte del signor
di Bonald, ma non & una ragione perché¢ altri ancora lo
ignorino.

Ma osservate ancora un’altra confessione d’ignoranza non
meno singolare da parte del signor di Bonald, e.che tanto
enora il suo candore, quanto prova la povertd, il vuoto,
i pencoh delle sue dottrine psncologmbe. « Potrebbe esa-
» minarsi, dice egli, la parte che il cervello ha, o sem-
» bra avere come mezzo all’ operazione intellettuale. Ma
» qui noi tocchiamo i confini del mondo morale; il velo
» chiude il santuario, e questo velo senza dubbio non si
» squarcia che alla morte. Le espressioni che i nostri or-
» gani intendono e colle quali 0 NeLLE QuALL I’ anima no-
» stra percepisce le sue proprie.idee sono cose materiali.
» Come avviene adunque che, in ‘questa espressione rac-
» colta e pENSATA mel cervello, U anima percepisce la sua
» idea? S'ignora; e, senza dubbio, s'ignorerd sempre. Tra il
» cervello e I'anima vi ha I'infinito; e niuna esperienza,
» niuna cognizione pud mai riempiere questo intervallo. »
(Vol. I, pag. 406.)



162 - DELLA VERA
Perdonmi qui il vostro onorevole padre: I'uomo presenta
in s¢ medesimo tanti misteri che lo rendono un mistero
incomprensibile a s¢ medesimo, in modo che senza neces-
sitd non bisogna moltiplicare ancora maggiormente questi
misteri. La questione ‘della parte che il cervello ha o sem-
bra avere come mezz0 all’operazione intellettuale, non ¢ gid
una questione che tocca i confini del mondo morale, ma
una questione appartenente ai primi elementi della scienza -
dell’essere intelligente, la quale sarebbe stato meglio ap-
prendere innanzi trattare soggetti si gravi. Cio che in que-
sto passaggio vien riguardato dal signor di Bonald come
_ un mistero impenetrabile, ¢ tale solamente per coloro che
nen conoscono né da presso né da lungi le belle e pro-
fonde spiegazioni che la filosofia cristiana ha dato sulla
natura e sulle facoltd dell’intelligenza umana. Il velo che
chiude questo santuario non é si denso, che abbia impedito
ai grandi uomini del cristianesimo di descrivere cid che av-
viene ne'suoi segreti. Grazie ai lore lavori, questo velo ¢
stato squarciato per 'uvomo ancora innanzi la morte. Eglino
non hanno avuto bisogno di ‘tutta la loro esperienza, di
tutte le cognizioni loro; il loro semplice buon senso ¢é stato
sufficiente per riempiere Uintervallo infinito che vi ha tra
- Vanima e il cervello, e per apprenderci in qual modo V'uo-
mo pensa; onde sono sei secoli almeno che si conosce a me-
raviglia cio che il signor di Bonald asserisce essersi ignorato,
doversi per sempre ignorare. L'uomo intellettuale ci & mille
volte  meglio. conosciuto che non I'uomo fisico, € pit com-

prendonsi le operazioni del 'suo spirito che non le funzioni
delle parti del suo corpo. .

. Non ¢ necessario adunque in nessun modo I'esaminare la
parte che il cervello ha o sembrd avere come mgzzo all’o-
perazione intellettuale, per la semplice ragione ch’egli é
chiaro; chiarissimo che il cervello non é un mezzo della
operazione intellettuale, e che questa grande e sublime



E DELLA FALSA FILOSOFIA 163

operazione essp non ha né sembra avere alcuna parte. Il
semplice ‘dubbio su tale riguardo sarebbe I’affermazione
chiara del materialismo, la negazione della spiritualitd e
dell'immortalitd dell'anima.: i

Se 'anima umana potesse aver bisoguo del cervello, cio¢
a dire della materia del corpo, per pensare, per comprendere,
essa potrebbe ben essere una forma semplice, come 'anima
del bruto, ma certamente non sarebbe una forma essenzial-
mente intellettiva. Nella sua unione col corpo, essa non sa-
rebbe solamente una forma neLLA’ materia, essa sarebbe an-
cora, come I'anima del bruto, una forma coLuA materia,
una forma non avente atfo proprip che per mezzo della
materia, una forma che non opera né pud operare fuor che.
col soccorso della materia, e, per cid ancora, dipendente
dalla materia rispetto alla sua operazione principale, essen-
ziale, specifica. E giacché la natura di ogni essere ¢ identica
colla natura della sua opcrazione, e ogni essere dipendente
da un altro essere per rapporto alla sua operazione ne di-
pende ancora rclativamente alla sua esistenze; se I'anima
umana dipendeva dal corpo rispetto alla sua operazione es-
senziale, il comprendere, essa dipenderebbe ancora dal corpo
per riguardo alla sua esistenza; non potrebbe un solo istante
far senza del corpo; non potrebbe sopravivere al corpo; ma,
non altrimenti che I’anima del bruto, perirebbe, sarebbe
“distrutta nel corpo € col corpo.

Egli é vero che le parcle, le espressioni che i nostri or-
gani intendono sono cose materiali; ma ¢ assolutamente
falso il dire, col signor di Bonald, che la nostr’ anima
non pErcepisce le sue proprie idee che con le espressioni
¢ NELLE espressioni. Ella ¢ ancora non solamente falsita,
ma basso ed assurdo materialismo I'aggiungere che I'anima
percepisce la sua idea mell espressione raccolta ¢ PENSATA
nel cervello; non servendo il cervello che alla facoltd ima-
ginativa per presentarle i fantasmi degli oggetti, ma non



164 DELLA VERA

avendo nulla a sviluppare con la facolta intellettiva, la quale,
arbitra di s¢ medesima, assolutamente indipendente, opera

da s¢ medesima sui fantasmi, senza aver bisogno d’andara’
cercare I'espressione nel cervello, la quale, secondo il signor

di Bonald, vi si trova raccolta e pensata.

Il procedere del signor di Bonald ¢ assai bizzarro. Egli
incomincia col dire che 'uomo altro non ¢& che un’ ivreL-
LIGENZA servita dagli organi; lo che significa incontestabil-
*mente esser I'anima servita dal corpo in quanto é un essere
intelligente, un essere pehsdnte e che cssa non pensa né
intende che per mezzo del corpo. Egli ag giunge che I'anima
non percepisce le sue proprie idee che con le espressioni e
NELLE espressioni che © mostri organi intendono, e che sono
cose materiali. Egli ci parla dell’ espressione pensata dal-
Uanima nel cervello, senza punto -avvedersi che il pen-
siero e il cervello sono termini contradittorii, separati 'uno
dall’'altro da un infinito, siccome egli medesimo I'ha rico-
nospiuto. Ed allorquando si avvede che tale-dottrina ¢ in-
conciliabile col fenomeno dell’intelligenza e del pensiero, e
che essa pud far sdrucciolare nel materialismo o nell’assurdo
ogni spirito logico, in luogo di riconoscere la falsitd de’suoi
principii dal pericolo di tali conseoucnze, trova un rifugio
nell'ombra del mistero; egli si ristringe nella triste condi-
zione in cui trovasi 'uomo innanzi la morte, di"non poter
" tutto comprendere; ci parla dei confini del mondo morale,
i quali ci sono sconosciuti; decide che cido ch’egli ignora
deve in pari tempo essere ignorato da tutti, e cio che si é
ignorato dalla rozzezza della moderna filosofia ¢ stato sempre
¢ sard per sempre ignorato. ‘

Tutto cio, lo ripeto, é ben triste, voi ne converrete,
meschino; ma nessuno ha ragione di andarne meravi-
gliato. Molto tempo prima del signor di Bonald, Cartesio,
Leibnitz e Malebranche da un lato, Bacone e Locke dal-
Ialtro, erano caduti nelle medesime contradizioni, nelle



E DELLA FALSA FILOSOFIA ' 165
medesime inezie, nelle medesime assurdita. Cio avvenne per-
ché, dopo abbandonata la filosofia scolastica, la sola filosofia
che avea spiegato. I'uomo secondo i principii cristiani e
col soccorso de’lumi del cristianesimo, non venne spiegato
I'domo che movendo da principii pagani e col sussidio dei
fatui bagliori del paganesimo, e d’allora in poi non vi si ha
compreso pid nulla. Tra i filpsofi che da tre secoli in qua
hanono trattato filosofia, per quanto fosse possente lo slancio
del loro spirito, non se ne trova un solo ch’abbia mostrato
di sapere che inTenpeRe, intelligere, ovvero leggere nel-
Vinterno, altro non- & che vederc I'vniversale nel singo-
lare, e che questa grande facolta,che ¢ il riflesso della luce
increata nello spirito creatd, gli é essenziale, innata, e forma
il fondamento e la natura dell'intelligenza. Non se ne tro-
verd un solo che abbia mostrato di sapere che lo spirito
umano non comprende direttamente il singolare riguar-
dando I'imagine che gli viene trasmessa dai sensi o dalla pa-
rola, ma dope aver fatlo subire a questa imagine un’'immensa
trasformazione,dopo averla spogliata delle sue condizioni sin-
golari ed elevatala allo stato di concezione universale, e dopo
averla resa intelligibile con questo mezzo. Non se ne tro-
verd un solo che abbia mostrato di sapere che ¢ proprio
dell’anima intellettiva il conoscere I'essenza delle cose, e
che ¢ proprio dell’anima sensitiva conoscerne la differenza
esterna e sensibile. Per la qual cosa si é generalmente dis-
conosciuta la sublime facolta dello spirito umano di for-
marsi le idee, non gid per mezzo del cervello o della parola
raccolta e pensata nel cervello, ma per mezzo dell’ inTEL-
LETTO OPERANTE. 8i € voluto sostenere o che le idee sono tutte
innate nello spirito, ovvero che csse ci giungono di gia for-
mate per mezzo dei sensi; e tra i partigiani medesimi di
questi due opposti sistemi la diversita delle opinioni ¢ gran-
de, la divergenza profonda, la confusionc immensa. Imper-
ciocché, per Cartesio, a cagione d’esempio, le idee innate,

Vera ¢ falsa filosofia. . 1



166 , DELLA VERA

siccome abbiamo veduto, sono nella disposizione dello spi-
rito, in potenza, cioé a dirg che e idee non sono idee; nel
mentre che per Leibnitz le idee sono innate nello spirito,
come una statua si trova in un masso di marmo innanzi che
ne venga tratta dallo scalpello dell’artistas; e per Malebranche
le idee innate non sono che in Dio, e I'intelligenza le per-
cepisce riguardando Iddio. La.cosa medesima avviene nella
- scuola sensualista. Per Bacone lc idee ci giungono dai sensi
che ne forman degli idoli (idola), ovvero ‘da atomi, i quali,
secondo avea sognato Democrito, distaccandosi dagli og-
getti, intromettonsi nel cervello per imezzo dei sensi donde
vanno ad annidarsi nello spirito; nel mentre che per Locke,
nulla passa dagli oggetti allo spirito; altro mon facendo le
sensazioni che avvisare lo spirito per mezzo del movimento
delle fibre del cervello a scorgere a traverso i sensi, come
a traverso di ua foro, cid che é negli oggetti. Ma tali sistemi,
insieme colle varianti loro,la cui assurditd spicea singolar-
mente ncl ridicolo, fanno ambedue dell'intelligenza umana
un essere puramente passivo per rispetto alla formazione
“delle idee; le tolgono la sua facoltd essenziale, la facolta
d’intendere essa medesima e da sé medesima; la fanno pari
all’anima_del bruto; Pannientano, e per due vie opposte, la
via della sensazione e la via dell'idealismo, giungono al ma-
terialismo. Per la qual cosa, dopo tre secoli di ricerche e di
dispute, dopo almeno una dozzina di sistemi diversi, i quali,
senza escluder quello del signor di Bonald, si sono inalzatia
-vicenda sulle ruine I'uno dell’altro, la grande questione del-
Torigine delle idee, lungi dalFessere un processo giudicato,
-altro non ¢ che una questione intricata. Tutto ¢ incertezza,
confusione, disordine, non vi si comprende nulla, non vi
si riconosce nulla; non v’é pit alcuna speranza di com-
prender I'vomo, perché non vi é speranza di comprendere
in qual modo I'uomo comprenda; e non sperandosi di poter
comprender l’uomo spirito e corpo, non siha la speranza di



E DELLA FALSA FILOSOFIA 167

poter comprendere nessuno spirito e nessun corpo; non si ha
la speranza di comprendere né 'intelligenza né la materia
né Dio né il mondo; finalmente nelle regioni della scienza,
lo scetticismo universale & tutta la logica; il razionalismo,
il quale altro non é che un materialismo ragionato, ovvero
il materialismo, che ¢ un razionalismo stupido, é tutta la
filosofia, e un grossolano panteismo é tutta la religione.

§ 30. Sublimita, giustezza e importanza della dottrina scolastica
risquardo alla questione delle idee. L’intelletto divino, U in-
telletto angelico e Vintelletto wumano. Per mezzo della sola dot-
trina scolastica si comprende la ragione dell’unione dell' anima

“col corpo, e in qual maniera Vintelletto umano, quantunque
abbisogni dei fantasmi trasmessi dal corpo, per.formarsi le
idee, intende senza il soccorso del corpo. Prova risultante da
cio tn favore dell’immortalita dell anima. L’idealismo ¢ ‘il ma-
terialismo procedenti dalle veritd ESCLUSIVE ed ESAGERATE. La
sola dottrina écolustica pud riunir cid che havvi di vero in
questi due sistemi, rispetto all essere umano, e far cessare
la guerra su tal punto nel mondo filosofico, che senza di cio
sard eterna. E cio che questa dottrina fece alire volte, ¢ ch’essa
fara ancora, allorquando vorra farsi ad essa ritorno.

i

Cosi non avverrebbe se si facesse riterno ai principii, alle
dottrine della filosofia cristiana. Secondo i principiiele dot-
trine di questa filosofia, rispetto alla’ questione delle idee,
nell’ intelletto divino, il solo intelletto completo, infinito ¢
perfetto, la. potenza non si distingue dal suo atlo, essendo
I'intelletto divino un atfo puro, sempre sussistente; im-
perciocché in Dio, I'intendere é tutto il suo essere. Nell'in-
telletto angelico, intendimento creato e finito nel quale I'in-
tendere non ¢é I'essere, e variato in altrettante specie diverse
quanti sono glindividui della natura angelica (vedi confe-
renza VII), la potenza € ben distinta dal suo alto; ma per



168 DELLA VERA -

causa della sua vicinanza dell’intelletto divino, donde esso ri-
trae direttamente tutta la sua luce, I'intelletto angelico &
sempre unito al suo atto, esso vede direttaménte e senza
altro soccorso l'universale che é 'oggetto proprio dell’intel-
letto. Ma l'intelletto umano, il pit debole e I'ultimo nell’'im-
mensa scala degli intelletti, nella sua origine é solamente
in potenza per rispetto all'universale, e non giunge al suo
atto che per mezzo -di successive operazioni rivolgendosi
verso i fantasmi, e operando sui fantasmi degli oggetti ester-
ni, trasmessi dai sensi alla fantasia.

Gli ¢ adunque perché I'anima é nel corpo ch’essa ottiene
Y'atto che gli ¢ proprio, al quale essa é coordinata dalla sua
natura, e che la pone nel suo stato naturale. Da cid com-
prendesi la, vera ragione per la quale I'anima umana, a ca-
gione della sua essenza medesima, essentialiter, secondo che
si esprime san Tomaso, ¢ disposta ad avere un corpo, é
-unita sostanzialmente al corpo, non pud rimaner.sempre se-
parata dal corpo, e deve un giorno, per necessit, anco na-
turale, riprendere il corpo; comprendesi, io dico, la ragione
dell’'unione dell'anima col corpo e la resurrezione dei corpi;
ragione che, in ogai altro sistema, non pud venire asse-
gnata, e la cui ignoranza ha dato luogo alle opinioni as-
surde di Pitagora, di Platone, d’Origene‘ e di Cartesio sul
mistero -dell’'unione dell’ anima col corpo, e agli errori ‘an-

" cora pil funesti di coloro i quali hanno finito col ne-
gare del ‘tutto I'anima o del tutto il corpo, disperando di
comprendere I'unione di quella con questo. (Vedi confe-
renza VIL) ,

Secondo i principii e le dott.nne della filosofia cristiana,
I’'anima umana ha bisogno senza dubbiodel fantasma sul quale
_poter operare per formarsi I'idea, come I’artista abbisogna
del marmo per formare una statua; ma non ¢ gia per mezzo
del fantasma ch’ella spiega la propria virtd e compie il suo
atlo, come non & certamente per qnezzo del marmo che I'ar.



E DELLA FALSA FILOSOFIA - 169
tista’spiega il suo talento e compie I’opera sua;altro non
essendo il fantasma, come il marmo, che la materia dell'o-
perazione, e non gia la ragione né il mezzo della virtd. Im-
perciocché la specie o la bellezza espressa (species), dice san
Tomaso, ¢é la forma per la quale Pintelletto in potenza di-
viene intelletto in atfo, in quanto che questa specie & attual-
mente intelligibile, ovvero nelle condizioni d’ universalita
che sono I'oggetto dell’intelletto. Ma questa specie non. ¢
intelligibile che in quanto essa é astratta e separata dal fan-
tasma. Egli ¢ adunquemanifesto del pari che I'intelletto, lungi
dall’intendere per mezzo della fantasia o del cervello, come
anima sensitiva sente per mezzo d'un organo corporeo,
intende dopo che i fantasmi sono stati denudati di tutte le
loro condizioni corporee o singolari e son divenuti alcun
che d’universale, e percid intelligibili; cioé a dire in quanto
non si tratta piu della fantasia. Onde, quantunque i fanta-
smi sembrino confondersi nel principio con le specie intel-
ligibili, cid non ostante nel momento in cui s'uniscono al-
I'intelletto, ed in cui questo passa dalla potenza all’atto, esse
non sono piu la medesima cosa che i fantasmi; ne vengono
assolutamente astratte, assolutamente distaceate.

Egli é vero che I'intelletto umano, finché trovasi unito al
corpo, non pud, a cagione di sua debolezza, veder nulla che
in conseguenza dei fantasmi: intellectus humanus in staty
preesentis vite nihil videt sine phantasmate (san Tomasof,
perché si ¢ dai fantasmi ch’esso estrae le specie intelligibili:
ma i fantasmi non danno la virtd d’intendere all’intelletto,
punto piu che il marmo non porge allo statuario il talento -
artistico che lo fa operare. Onde I'operazione dell’intelletto,
finché essa ¢ precisamente un atto dell’intelletto, ¢ assolu-
tamente indipendente dal corpo. .

Ora, tutto cié che ‘opera da sé medesimo sussiste per sé
medesimo; imperciocché, come poc’anzi ho notato, gli esseri

non sussistono che nel modo istesso che operano. Ma I'atto



-

170 " DELLA VERA .
d’intendere ¢ 'operazione tutta propria dell’intelletto che -
esso esercita da sé medesimo e indipendentemente da ogni
organo corporeo; dunque I'anima intellettiva sussiste da sé
medesima indipendentemente da ogni organo corporeo; essa
sopravvive al corpo; essa non solamente & incorporea, ma
aneora immortale *. Scorgesi adunque che questa dottrina
profonda, altrettanto solida che vera, ci fornisce la dimo-
strazione metafisica piu direttas presa nella natura stessa
dell’anima, in favore dell'immortalitd dell’anima; nel men-
tre che con i sistemi delle idee innate o-delle idee gtun-
genit allo spirito per mezzo dei sensi o per mezzo della
parola si perviene ad un risultato totalmente contrario. Im-
perciocché questi sistemi, facendo dell’intelligenza un es-
sere puramente passivo per rispetto alle idee, rendono un
pregiudizio all'essenza stessa dell’anima, — essendo 1'inten-
dere 'essenza dell’anima intelettiva, — ed aprono la via al
dubbio sulla sua immortality. o ,
Egli ¢ da osservare ancora che alcuni errori non sono
‘che verita esclusive, veritd esagerate. Cosi & una verita che
il corpo, quantunque in medo molto lontano, entra per qual-
che cosa nella. formazione delle idce, poiché ¢ il corpo che
fornisce all'imaginazione i fantasmi degli oggetti esterni sui
“quali I'intelligenza esercita la sua virtd. Ora, alcuni filosofi
sonosi esclusivamente arrestati ad una tal veritd: che anzi
I'hanno esagerata, affermando che il fantasma ¢é I'idea, e
che, per conseguenza, tutte le idee ci vengono dal corpo, ad

T

4 Separata dal corpo, ’anima umana conserva tutte le idee che si é for-
mate durante la vita uon altrimenti che la sua abitadine di vedere il sin-
golare per mezzo dell’universale. La luce sopranaturale, dice san Tomaso, |
ed altri mezzi che ignoti ci sono, aggiunge il cardinale Gaetanu, verranno
ancora in soccorso dell’anima separala, in modo ch’ella rimaner possa
nello stato delle percezioni distinte fuori dei corpi ed esimersi dai fan-
tasmi i quali non giungono che per mezzo del corpo.



E DELLAFALSA FILOSOFIA 171
“esclusione di ogm operazione dell’anima, ed ecco |1 mate-
rialismo. "

E ancora una veritd che 'anima é quella la quale’col soc-
corse della luce dell'intelletto agente, e per mezzo d'una
virti che gli é propria, essenziale, innata, estrae'le specie
dei fantasmi e formasi essa stessa le idee. Ora, altri filosofi
sonosi esclusivamente arrestati a questa veritd; che anzi-
I'hanno esagerata; essi hanno affermato clie, porgendo i sensi
imagini singolari, e non essendo I'idea che una concezione
universale, i sensi nom entrano assolutamente per nulla nel-
I'affare delle idee; ch’esse sono tutte del’anima e nell’animas
che il corpo non fornisce né da presso né da lungi, neppure
la materia alla loro formazione; e, per conseguenza, che il
corpo non ha alcuna relazione coll’anima, sostanza completa
e perfetta senza il corpo, e formante da sé sola tutto I'uo-

" mo; ed ecco I'idealismo. -

. Finché ciristringiamo esclusivamente nell’'uno-o nell’altro
di questi due sistemi, tutti gli sforzi del genio non perver--
ranno giammai a far prevalere intieramente I'uno sull’altro;
¢ perché? perché vi ha del vero nell’'uno e nell’altro; e la
parte vera d’un sistema impegna i svoi partigiani a conser-
varlo tutto intiero, compreso cid ancora ch’esso contiene di
piu falso. /

Nell’opinione, nella coscienza, nel lmguaggw -del genere
umano, siccome vedemmo, I'uomo non ¢ 'anima;1'uvomo non
¢ che I'anima intellettiva unita sostanzialmente ad un corpo;
ed in tutte le operazioni specifiche dell’nomo il corpo vi en-
tra sempre per qualche cosa. La formazione delle idee ¢ la
- prima di queste operazioni; non si fara adunque giammai
credere agli uomint che in questa grande operazione il corpo
si ritrova meno per favorirla che per impedirla o ren-
derla pia difficile. Per la qual cosa tutti i ragionamenti de-
gli idealisti non faranno giammai che i materialisti rinun-
cino alla loro opinione; vi ha del falso ed anco dell’assurdo



72 DELLA VERA

in questa opinione; ma poiché vi ha del vero, racchiudendo
essa cvidentemente del vero, eglino la conservano; questo
vero fa passare anco I'assurdo ed il falso, e I'opinione mate-

- rialista ¢ mantenuta e seguita intieramente.

Nell'opinione, nella coscienza, nel linguaggio del genere
umano, il corpo solo non ¢, punto pitt che I'anima, tutto I'uo-

- mo. Raccoghendosx in sé medesimo, ciascuno sente che I'io

~

umano ¢ qualche cosa d’essenzialmente spirituale ed- at-
tivo, e che T'intelligenza, quantunque richiegga molte cose

“alle impressioni dei sensi, opera in s¢ medesima e da sé
‘'medesima; ed il sentimento intimo, indistruttibile che pro-

vasi di questa attivita propria ed essenziale déll’anima & la -
base del razionalismo, di questo errore immenso, che & la
credenza all’attivita, alla potenza, all’indipendenza dell’10
umano spinta, esagerata fino al delirio. Non si fara aduaque
giammai credere seriamente agli uomini che le idee altro
non sono che sensazioni trasformate, e che pensare & sen-
tire. Per la qual cosa tutti i ragionamenti dei materialisti
non otterranno giammai che gl'idealisti e i razionalisti ab-
bandonino la loro opinione; eglino vi persistono anco per
rispetto a eid che dimostrasi ecvidentemente erroneo, piut-
tosto. che rinunciare a cié che é vero evidentemente.

Ed ¢ percid che presso i popoli pagani, per lo spazio di
mille anni, € presso i popoh moderni, durante i tre ultimi
secoli, non ¢ stata giammai risoluta la grande questlone delle
idee, ¢ che le dispute, le lotte tra gl'idealisti ¢ i materia-
listi non sono cessate né cesseranno giammai, fino a quando,
stanche del guerreggiare, vengano le due parti a gittarsi
nello scetticismo, ultima parola, termine estremo, egualmente
inevitabile per queste due sette filosofiche.

Non vi ha che la dottrina della filosofia cristiana la quale,
stabilendo che il corpo concorre alla formazione delle idee
come causa materiale, e che 1'anima vi concorre operando
di sua propria virtd su questa causa materiale, come causa



]

E DELLA FALSA FILOSOFIA 173
efficiente, porge all’anima ed al corpo la parte che loro con-
viene, e che loro ¢ dovuta in qucsla grande ed ineffabile’
operazlone ‘ \

Non vi ha che la dottrina della filosofia cristianala quale,
risolvendo quest’immenso problema, problema fondamentale
di ogni filosofia, spiegando questo sublimc fenomeno del-
I’essere umano e facendo conoscere tutto 1'uomo, possa con-
ciliare, siccome dimostrai nella mia seconda conferenza, le
opinioni opposte e faccia cessar la guerra tra I'idealismo e
il materialismo, come tra il dogmatismo e lo scetticismo,
tra il razionalismo € la fede. Non vi ha, finalmente, che la
dottrina della filosofia cristiana che possa soddisfare a tutti
i bisogni dello .spirito umano, a calmare tutti i nobilie ge-
nerosi istinti del vero sapere, a ricondurre la calma nel
mondo filosofico, all'ombra di quel vero giusto miezzo scien-
tifico, che ¢ la disciplina della moderazione, della prudenza,
della natura e della verita.

La dottrina della filosofia cristiana ha operato in tal modo,
durante il corso dei molti secoli in cui & stata fedelmente
seguita. In tal modo essa agira ancora, se vorra farsi ad essa
ritorno e farne la base dell’insegnamento scientifico; ed a
questa sola condizione, la scienza, tornando ad essere ‘cri-
stiana e sagra, da pagana e profana cl’essa € in tale mo-
mento, cessera d’essere una pietra d'inciampo per la fede,
uno scandalo per la ragione, un flagello per la societa.



174 DELLA VERA -

s

§ 31. Conclusione. La restaurazione della filosofia cristiana ¢
da venticinque anni lo scopo dei lavori del pudre Ventura.
Disegno nel quale egli crede essere. stato condotto dalla pro-
videnza a Parigi, e maniera con cui egli ha procurato di rag-
giungere questo scopo in un interesse universale.. Soggelto delle
sue Conferenze. Egli é solo impegnato in una lotta difficile
“contro alcuni memici del cattolicesimo. Condotta di coloro che
hanno procurato di contrariarlo, invece di venirgli in soc-
corso, contraria ai veri sentimenti del zelo catlolico; questa
condotta ¢ ancora vile, e percid essa non é francese; essendo
il padre Ventura uno straniero che ha rispetlato il paese che

~gli ha dato ospitalita. Una lale doglianza non si rivolge alla

. generalild, di ¢ui il padre Ventura deve lodarsi ed alla quale
vuole teshmomare la sua riconoscenza. Questa doglianza non -
si rivolge neppure al-visconte Vitlore, il quale ha nobilmente
‘ritrattato alla fine cid che gli si é fatto scrivere mel rima-
nenle della sua lettera. Questa doglianza rivolgesi alla so-
cietd giansenistica, che il padre Ventura ha dovuto porre al
nudo una fiata per sempre onde non doversene piwt occupare, .

Gli &a questa importantissima restaurazione, io ripeto, che
i, affatico fin da venticingue anni, ed é questo ancora ld sco-
po principale di tutti i miei lavori attuali; imperciocché per
quale ragione dovrei tacere su cid che & vero per rapporto
alla mia posizione, alla mia attitudine, alla mia condotta a Pa-
rigi, giacché, la Dio merce, io mi ritrovo ben lungi dall’attri-
buirmi il menomo merito, e giacché bramo riferirne tutta
la glorla, se pure ve ne ha, a colui dal quale discende ogni
pensiero, ogni desiderio del bene, siccome ogni mezzo per
compierlo: Qui dat velle et perficere pro bona voluntate?

Persuaso -che il Padre celeste, senza la cui volontd ¥ au-
gellino non cangia di posto (Matth. x), non mi ha condotto
in questa meravigliosa citta per sollazzarmi, ma-invece per
sacrificarmi totalmente, io mi terrei a colpa gravissima se

’



v E DELLA FALSA FILOSOFIA 175
non mi fossi abbandonato al compimento di questo provi-
denziale disegno con un intiero oblio della mia persona. Co-
“'stantemente inteso al lavoro ed alle funzioni del mio mi-
nistero, dalle quattro ore del mattino fino alle cinque ore
della sera, durante lo spazio dei quindici mesi da che mi
ritrovo qui, quasi nulla ho visitato di ci6 che in Parigi, questa -
metropoli del gusto e.della novita, attira a giusto titolo I’at-
tenzione degli stranieri di ogni parte del mondo. In luogo
-d’arrestarmi ad smmirarvi i prodigi dell’industria e delle °
arti, io ho creduto che il mio dovere fosse d’affaticarmi a com-
* battere le funeste dottrine. Straniero adunque ad ogni par-
tito, a tutte le questioni politiche, vere questioni di fami-
glia, secondo il mio avviso, tra il governo ed il popolo, nelle
quali do straniero non deve mischiarsi né curiosamente ve-
dere; lungi ancora da tutti quei dibattimenti religiosi, sol-
{evati poc’anzi nell’ interno della Chiesa, e la cui conoscenza
e direzione sono di giurisdizione esclusiva dell'ecelesiastica
autoritd, io non mi sono occupato che a sviluppare, secondo
il metodo e i pensieri dei Padri della Chiesa, il dogma cat-
tolico, sola ancora di salute che resta alla societa minacciata
di dissoluzione e dell’'ultima sua rovina; e cio in un inte-
resse universale, imperciocché ella & cosa incontrastabile che
‘tutto cio che, in bene o in male, sifa a Parigi, ripetesi per
tutta la Francia; tutto cio che si fa in Francia si ripete in
tutta I'Europa; tutto cid che si fa in Europa tosto o. tardl‘
ripetesi. nel mondo intero.

Sotto questo titolo.— la ragione filosofica e la ragione
cattolica—ho procnrat.o di dimostrar la miseria, I'abiezione,
I’impotenza, la sterilita, il vuoto, le contradmom, le assur-
dita, i pericoli e i terribili effetti della filosofia nata dal pa-
ganesimo, rinnovellata dal protestantismo; e in pari tempo
mi sono impegnato a dimostrar la ricchezza, 1'elevazione, la
possanza, la feconditd, la solidita, 'armonia, la veritd della
filosofia prodotta dal cattolicesimo, finalmente i suoi immensi



176 . DELLA VERA

vantaggi nell’ordine scientifico, donde riflettonsi sull’'ordine
sociale. Ho voluto costantemente porre I'una in presenza
dell'altra, ho voluto far vedere in azione queste due specie
di filosofia, ne ho additato i rispettivi risultati riguardo ai
punti fondamentali della scienza umana e ai principali dogmi
del cristianesimo.

In questo scopo che mi $ono creduto in dovere d’impormi,
ho dovuto lottare con le difficoltd d’una linguachenon éla
mia, con le forme di polemica del paese, alle quali io non sono
assuefatto. Ho avuto dinanzi a me avversarii i quali, quantun-
que smarriti per i deplorabili principii di cui si é perdutal'in-
fanzia loro, non sono perd in minor modo altieri e possenti
d’inteligenza, godendo d’una specie di dittatura intellettuale
che il loro talento incontrastabile, meno che le loro dottrine
ha lor decretato. Straniero, senza parenti, senza amici di
vecchia data, senza mezzi, senza relazioni, senza influenza,
senza altri sussidii che il poco ingegno, la buona volonta e
un carattere franco e indipendente che Dio m’ha dato, io mi
ritrovo solo in questo combattimento. Cid perd non avviene
al certo perché non vi ha scienza e devozione sufficiente
tra i difensori della veritd! Lungi da cid, non solamente tra
gli ecclesiastici, ma ancora tra i laici, trovasi in questo paese
una folla si grande di questi uomini superiori, di questi
uomini eminenti per intelligenza, per dottrina, per il zelo
pil generoso verso la verita, che in questo fecondo ed in-
esausto suolo di Franecia il genio del bene nasce come per
incanto, onde opporsi al genfo del male. Ma cid avviene per
la ragione che sopra un certo terreno il Francese é obbli-
gato, nel medesimo interesse -del bene, d’osservare alcuni
riguardi per il Francese; cid avviepe perché uno straniero
solamente, posto al tutto nelle condizioni eccezionaliin cui
~io mi ritrovo, pud intraprendere alcune questioni, combat-
tere alcuni avversarii della veritd cattolica, con questa in<
dipendenza inticra, con questo disimpegno di forme con -



. -

_ E DELLA FALSA FILOSOFIA 77
" questa liberta d’azione di cui abbisogna la veritd per farsi
conoscere e per trionfare. / .
_Egli ¢ adunque impossibile, mi sembra, ad ogni mente che
rifletta, ad ogni cuore retto e sinceramente dedicato agli in-
teressi cattolici, egli ¢ impossibile, io dico, il non conoscere
la natura delle mie intenzioni, lo scopo de’miei sforzi, le ten-
denze delle dottrine che io difendo. E se vi ha delle ragioni,
di cui voglio riconoscere la giustezza e la solidita, per lasciar-
- mi nell’isolamento quasi completo, nella lotta in"cui mi trovo
impegnato, non vi hanno né vi possono avere delle ragioni
per crearmi nuovi imbarazzi, in luogo di portarmi soccorso:
per gmarml delle pietre d’inciampo sul cammino, invece di
appianarmi la via; per cercare d’abbattermi, invece d’in-
coraggiarmi; per volere spezzarmi le braccia, invece di for-
nirmi le armij; per porsi dal lato de’ miei avversarii, ed ir-
rompere contro di me, invece di ajutarmx a combatterli;
per spandere finalmente la diffidenza ed anco il motegglo
contro la mia persona e i miei principii, in un istante in
. cui il credito non sarebhe wmai troppo onde ottenere ‘un
qualche successo sui nemici del cattolicesimo. Si é cid che
vi ¢ stato suggerito di fare, signor visconte, in apparenza
‘ per interesse della riputazione del vostro illustre genitore,
ma in realtd, io lo ripeto, nell’interesse delle pit malvage
passioni. Imperciocché, secondo mi viene asserito, tra co-
“loro che vi hanno servito da testimoni nel duello che mi
avete dichiarato, si rinvengono alcuni di quegli infelici
ccclesiastici che il vostro venerabile e zelante fratello, il
cardinal di Lione, come egli medesimo mi narrd, ha dovuto
allontanare da aleuni istituti di religiose e di fanciulle,
perché, da buoni giansenisti, essi non permettevano loro,
nella ricorrenza medesuma della Pasqua, d’avvicinarsi alla
sacra mensa.
Per avventura perd i vostri attacchi, malgrado la solen-
nita che siete stato forzato di dar loro, non hanno avute il



178 __ DELLA VERA
brillante successo che si attendevanoy il buon senso pari-
gino ne ha reso,giustizia. Ma se io non ne sono partito fe-
rito al cuore, 'se io non ne sono rimasto colpito, non ¢é al
certo vostra la colpa né de’ vostri consiglieri e de’ vostri
cooperatori; e non & men vero che una tale condotta, ma-
nifestamente contraria ai veri sentimenti del zelo per la
religione, non ¢ cristiana, non & cattolica, ¢ molto meno
ancora ecclesiastica.
~-.Io posso aggiungere ch’essa non é neppure francese. Io ho
amato la Francia, ho coltivato la vostra lingua e la vostra
letteratura quasi.col medesimo calore con cui ho coltivato
la lingua e la letteratura latina, ed anco la lingua e la let-
teratura italiana, al punto d’aver alle volte mosso qualche
ira ne’ miei concittadini, al punto che é stato. detto di me:
“« E un francese, nato per caso in Sicilia. » La mia nullita’
tale da non poter accrescere, siccome vorrei, le gloric
della Francia; e la Francia, sotto tale rapporto, non abbiso-
goa che di s¢ medesima. Ma infine, un ecclesiastico il quale -
non ¢ stimato siccome I'ultimo del suo proprio paese, il quale
sceglie la Francia per sua novella patria; un ecclesiastico
al quale si rende la giustizia di confessare non aver lui
degradato una delle piu belle creazioni dello spirito catto-
lico, la lingua francese, giacché non le ha fatto parlare che
le magnificenze dei Libri Santi e le grandi e sublimi verita
del cattolicesimo; un "ecclesiastico il quale, dall’istante in
.cui ba calcato il suolo francese, non ha mai cessato di vo-
ler farvi del bene secondo la misura delle sue forzé, non
potendolo secondo T'estensione delle sue brame, acconcian-
dosi d’altronde alle sue consuetudini, rendendo omaggio ai
suoi grandi uomini, rispettando il suo governo, le sue leggi,
le sue istituzioni, il suo genio, il suo spirito ed anco le sue
bizzarrie; un ecclesnastlco finalmente al quale non si puod
rimproverare, la Dio meres, d'essersi per un solo istante
reso indegno dell’ ospitalitd che ¢ venuto dimandare alla



- E DELLA FALSA FILOSOFIA AT
Francia, in virtd delle sue antiche snmpaue verso la Fran-
cia ; quest’ecclesiastico, io dico, avea diritto, mi sembra, a
qualche particolare riguardo, nel mezzo del popolo piu in-
civilito del mondo, almeno nella sua qualltA sacra. di stra-
niervo, di cui ha la coscienza di non avere in modo alcuno
abusato. Profittare del suo isolamento per attaccarlo, tor
mentarlo, avvilirlo, non ¢ atto nobile, voi ne’ converrete,
non ¢ atto generoso! che anzi ¢ vilta, e per questa ragionc
io lo ripeto, non ¢ atto francese; imperciocché nulla’ di cio
che & codardo potrebbe esser francese. -

Ma questa doglianza, se tale ella ¢, & volta a tutt’altro
“che alla generalita. In quanto alla generalitd, non saprei
ripeterlo quanto basta, io mon posso che lodarmi al piu
alto grado dell’accoglimento che mi si fa in Francia, del-
l'osp’italiié nobile e generosa che vi ho .incontrato. Le au-
‘torita mi hanno costantemente oporato de’ loro riguardi-e
della protczione loro. 1 principali pastori, le cui diocesi ho
‘ evangeh\yato, mi hanno onorato della loro stima e della
" loro fiducia. Da per tutto, nel popolo, ho trovato simpatie
onorevoli, riguardi, indulgenza e rispetto. Ho rinvenuto la
generositd anco tra i miei avversarii scientifici. Tra i laici di
tutte le classi e di tutte le opinioni, come ancora tra gli
ecclesiastici, ho incontrato amici nobili e generosi la cui af-
fezione e I'attaccamento m’avrebbero fatto obliare la patria,
se la patria potesse mai venire obliata. La memoria di
tutto cio ¢ scolpita nel mio cuore, ¢ giammai non potra can-
cellarsi. Intanto mi gode I'animo di poter rendere a tutti le
dovute grazie in questo momento: essendo uno de’primi
doveri del cristiano, al pari che dell'uomo onesto, l'alt.amente
attestare la propria riconoscenza.

Una tale doglianza non si rivolge neppure a voi, sngnor
" visconte, poiché avete voluto terminare la lettera che vi si
¢ fatta scrivere con queste parole, che ho ripetuto di giae
che mi reco ad onor di ripetere ancora. « Queste osservazioni



180 DELLA VERA ‘

» non m’'impediscono, mio reverendo padre, di riconoscere
» tutto il merito delle vostre Conferenze, la loro estrema
» utility, e di partecipar sinceramente all'ammirazione che

-» hanno destata.... Voi ci riconducete la verita, la quale erasi

“ » allontanata da lungo tempo dalle nostre scuole razionali-
» stiche, e voi ci mostrate che non pud essa rinvenirsi se
» non retrocedendo di varii secoli. Io mi congratulo con voi
» che ci facciate far questi passi retrogradi verso le regioni
» della luce e ci sgombriate un terreno che il razionalismo
» avea colmato di tanti errori. » Questa testimonianza, co-
tanto indulgente e cotanto onorevole per me, la-quale, e
per i sentimenti e per lo stile, fa un singolare contrasto con
tutto cid che é preceduto nella lettera che porty la vostra
firma, & forse il solo passo che vi appartiene, che voi mede-

* simo avete scritto, e aggiunto a tanta farragine d’opposizioni
senza fondamento, di grossolane accuse, di aperte contradi-
zioni, di fatti inventati, che hanno osato porre a conto vo-
stro. Vi siete avveduto che una ta] lettera poteva troppo
ecclissarvi, rendervi troppo deforme: avete percid voluto ag-
giungervi queste linee di vostra mano, alle quali si puo
riconoscere la vostra lealta e la vostra politezza, alle quali
si puo riconoscere quel che siete realmente. Non mi resta
adunque a far altro che a rendervi grazie di cid ed a per-
donarvi tutto il rimanente.

Una tale doglianza adunque non si rivolge che a quella
societa laquale, siccome io dissi nel principio di questoscritto,
nor ha voluto retrocedere dinanzi alcun mezzo, la quale ha
posto in opera.anco la calunnia, per rendermi nojosa la
vita in Francia, impossibile il compimento del bene e I'e-
sercizio del mio ministero, senza aver potuto riuscirvi. Ho
dovuto strapparle la maschera; ho dovuto far conoscere,
una fiata per sempre, le sue mene. Ho dovuto palesare la
cattiva fede, I'ipocrisia e la stupidita degli attacchi ch’essa
ha voluto movermi sotto il manto del zelo, sotto il velo delle



y * E DELLA FALSIA‘/FILOSQFIA 181
glorie nazionali, della scienza e della religione. Una volta
rischiarata I'opinione pubblica sullo spirito e sui mezzi, sui
sentimenti e la scienza di tali soggetti, i quali hanno saputo
sorprendere e trarre ne “loro ignobili interessi anco qualche
sincero cattolico, qualche zelante ecclesiastico, qualche ani-
ma accorta come la vostra, io pol.ré.dora innanzi dispen-
sarmi dal fare attenzione a tutto cid ch’eglino vorranno dire
e operare contro di me. Io potrd ancora spregiarli senza il
. minimo inconveniente, e procedendo nel preso cammino,
continuare i miei lavori per la distruzione della falsa, per
la restaurazione della vera filosofia.
. Io debbo adunque esservi riconoscente, signor viscontg,
d’avermi, colla vostra inqualifieabile lettera, fornito I'occa-
- sione di meglio sviluppare le mie dottrine filosofiche, e fare
questa pubblica manifestazione de’ miei- sentimenti che io
doveva alla Chiesa, alla Francia, al mio paese, a’mici amici,
a me stesso.

Vogliate gradire, signor visconte, la protesta della mia pit-
alta considerazione. |

© . Papke VENTURA pa RAULICA, .

C
ex-generale dell’ordine de’ Teatini.

~

Vera e falsa filosofia. ' , 12






INDICE

§ 1. Modo di procedere poco delicato del -visconte Vittore di Bonald nella .
sua lettera al padre Ventura. Inesattezza dei fatti coi quali il visconte
giustifica questa lettera. Insinuazioni poco benevoli confutate. Piu é .
a compatirsi bl visconle che il padre Ventura d’essere stato mal ser-
vito dalle sue rimembranze e dai suoi amici. . . . . Pag. 5

§ 2. Voci sparse che il vero autore della lettera indirizzata al padre Ven-
tura non ¢ il signor di Bonald, ma una societd CARTESIANO-GIANSE-
NisTICA. La circostanza che questa lettera ¢ meno una difesa del
signor di Bonald padre che I’apologia del cartesianismo prova che
tali voci non sono prive di fondamento. Il nuovo Pascal o il novello -
Arnaldo. Dichiarazione del padre Ventura, il quale intende indiriz-
zare le sue riprensioni e le sue censure non gia al signor di Bonald,
ma a quella societa che lo avrebbe ingannato. Vantaggi di questa po- -
lemica per il signor di Bonald e per il padre Ventura. E per que-

- st’ultimo un’ occasione di maggiormente sviluppare le sue dottrine
filosofiche. .-. . . . . . . . . . . .. o .0 40

§ 3. 1l visconte non ha nulla appreso di nuovo al padre Ventyra, addi-
tandogli ’abbandono universale della filosofia scolastica nel decimot-
tavo secolo. In qual modo il padre Ventura avea di gia dimostrato e

- ragionate questi falti nelle sue Conferenze. E falso-che il padre Ven-
-tara abbia opposto al signor di Bonald padre d’aver ignorato la sco-
lastica, avendogli apposto solamente d’averla majtrattata senza co-



18 4 INDICE

noscerla. Gli scolastici mal giudicati dal signor di Bonald padre.
Parte non molto seria del signor di Bonald figlio, allorché vuol di-.
fendere suo padre da una accusa che non gli venne fatta, lasciando
sussistere ’errore di cui viene accusato. . . . . . . Pag. 13
§ 1. 1l signor di Bonald padre vendicato dagli attacehi della modestia del
signor di Bonald figlio, che avea affermato «.suo padre non essere
stato filosofo @i professione & non aver voluto comperre alcun’ trat-
tato filosofico. » Economia ed ordine de’ suoi scritti filosofici. Elogio
del suo ammirabile trattato sorra Dio. Quanto sarebbe stato egli piu
grande se conosciuto avesse san Tomaso. . . . . v . » 48
§ 5. Confutazione dell’asserzione dell’autore della lettera, NON ESSERE NE-*
CESSARIO DI STUDIAR LA SCOLASTICA. Questa opinione prova 1’igno-
ranza della filosofia. Che cosa ¢ una filosofia? non ve ne ha che una
sola vera, siccome non havvi che una sola vera religione. In che con-
siste 1a filosofla scolastica? Suo principio, suo fondamento, suo me-
todo, suoi risultati. La fllosofia scolastica la sola vera, perché la sola
uscita dal cristianesimo. .. . . . . . . . . . . .0 21
§ 6. Supposizione inammissibile dell’autore della lettera, .« che senza stu-
diar gli scolastici, si possa aver ricorso alle fonti medesime cui essi
- attinsero. » Sua confessione « del torto che si & avate dopo Cartesio
- di abbandonar san Tomaso. » Vantaggi che la scolastica, secondo il
signor-di Bonald padre, ha recato alle scienze ed aila letleratura. Cio
di che i grandi uomini del secolo decimosettimo andarono debitori a
questa fllosofla. La sua caduta ha cagionato la decadenza degli studii
serii ed ha condotto il secolo decimottavo. . . . . . . » 27
§ 7. Epilogo della seconda parte della lettera del signor di Booald. Torti
ch’egli si fa. Non gli vien tolto nulla col contrastargli la gloria d’es-
ser filosofo. Prova che il padre Ventura siasi solamente doluté che
I’ignoranza della scolastica abbia in qualche modo traviato il signor
di Bonald padre, e prova dell’essere al tutte falso che il padre Veq-
tura abbiagli rimproverato d’aver seguito. UN METODO FONDATQ UNI-
CAMENTE SULLA RAGIONE.” . . . . . « « « . . . . » 30
§ 8. Due. nuovi attacchi totalmente gratuiti del signor di Bonald figlio,
contro il padre Ventura. Prova che questi avea in fatti chiaramente
* definito ¢io che intende ‘per FILOSOFIA DIMOSTRATIVA. Falso ragiona-
mento dell’ autore' della lettera. Fénélon non ha seguito la filosofia
wouisiTIvA di Cartesio. .’ . . . . i . . i ... . . v 36
§ 9. Nuove strane -asserzioni del signor visconte.’ Gran confusione di lin-
guaggio e d'idee. Il padre Ventura non ha detto cio che gli si fa dire
in tali asserzioni. Quale sia la fllosofia di cui il padre Ventura ha
asslerito, seguendo san Paolo, essere SENZA BASE E PRIVA DI BISULTATL.



INDICE . 18

La filosofia difesa dal signor visconte € il RAZIONALISMO puro. Sor-
presa e scandalo cagionali da tale difesa., . . . . . Pag. 39
§ 40. 11 signor di Bonald figlio confutato da suo padre. Magﬁiﬂoo brano
di quest’ultimo, provante che la filosofia’ INQUISITIVA, come il padre
Ventura ha detto, non ha né base mé risultati, e che la filosofla ni-
MOSTRATIVA & la sola vera filosola. . . . . . . & .. . » 143
§ 14. Strare accuse del signor di Bonald figlio ¢ontro 1a filosofia pMo-
STRATIVA ‘el modo in cug il padre Ventura la intende. Come questi
avea prevenuto e confutato iq anticipazione tali accuse. La filosofia
DIMOSTRATIVA & stata per lo spazio di varii secoli, 1a fllosofla dei Padri
e dei dottori della Chiesa. Suoi felici risultati rispatto alla ragione e
alla scienza. Sant’Agostino e san Tomaso. lncrednblle asserzione del
signor di Bonald figlio, « non essere stato seguito altro metodo in
filosofla che quello da lui difeso. » L’ignoranza delia mosoﬂa cristiana,
. causad’un tale abbaglio. . . . . . . . . . . . . » 47
§ 12. Si prosegue a confutare, colla lestimonianza del signor di Bonald
- padre, I’asserzione del signor di Bonald figlio, il quale afferma che
« la fllosofia piIMOSTRATIVA distrugge la ragione e la scienza. » Soc-
_corsi che la scienza, al contrario, rinvienc nella_tilosofia della fede.
Esempio dello stesso signor di Bonald padre e di Bossuet. Il suo dis- .
corso-sulla STORIA UNIVERSALE é un grande atto di fede. 1l dubbio
balbetta, Ja sola fede parla. Altra asserzione del signor di Bonald
figlio, « 1a fllosofia DIMOSTRATIVA non essere una fllosofia » confutata
dall’esempio di Fénélon e di san Tomase. . . . . . . » 54
" § 43. Il signor di Bonald risponde manifestamente a suo figlio per avere .
questi affermato che « suo padre ha seguito un metodo che poggia -
unicamente sulla ragione e che questo metodo ¢ eccellente e paturalis-
~ simo. » 11 signor di Bonald ha preso le mosse dalla fede. 1! suo me-
todo € stato il DIMOSTRATIVO, ‘quello stesso difeso dal padre Ventura.
Conseguenze felici di questo metodo. La filosofia INVESTIGATRICE € la
filosofia CREDENTE. .. « « . . & « °4 o 4, o« « o v b6
§ 14. Critica severissima pa giusta che il signor di Bonald padre fece
del metodo di Cartesio. Sciagurato inganno del signor di Bonald figlic
d’aver [atto di suo padre “un cartesiano, . . . . . .- . » 61
§ 15. Altra asserzione del signor di Bonald convinta di falsita. Gli uomini
religiosi e illuminati hanno veramenle riprovato il metodo di Carte-
sio. Acerba sentenza del signor di Bonald padre risguardante il dubbio -
cartesiano. Il padre Ventura non é andato tant’olire. Novello abbaglio
del signer di Bonald figlio su tale soggetto. Additando i funesti effetti
della fllosofia INQUISITIVA, il padre Ventara non ebbe in mira Carte-
sio, ma i filosofl RAZIONALISTL. Ipocrila empieta di questi Glosofi. » 65



186 INDICE L
§ 16. Altra curiosa asserzione del signor di Bonald figlio, cioé che « molti
» uomini celebri parteggianti per la filosofla INQUISITIVA continuano
» a godere una fama meritata a cagione dei servigi che avrebbero reso
» alla scienza e alla religione. » Tra questi vomini celebri il signor
di Bonald non avra il coraggio di comprendere i filosofi viventi di
" sua conoscenza; poiché gli vien dimostrato dal suo genitore ehe non
‘ve ne ha neppure tra i fllosofl INVESTIGATORI che sono gia morti. Oblio
e discredito in che sono caduti i filosofi INVESTIGATORI. Sostenere il
_ contrario ¢ un mentire alla storia. Triste celebrita che ha conservato
il solo Cartesio. 1l padre Ventura, con giusta ragione; sentl pieta pel
Cartesio il quale, se fosse vivo, avrebbe pieta di sé stesso. Pag. 69
§ 17. Altre otto false asserzioni che il signor di Bonald figlio ha com-
preéo in poche linee. Si confutano le sei prime, e si prova 4.° non
essere il padre Ventura che ha chiamato UNIVERSALE il dubbio di Car-
tesio, ma il signor-di Bonald padre, secondo Cartesio stesso;.2.% che
questo dubbio non ¢ nulla meno che METODICO; 3.° che non servi per
nulla al suo autore; 4.° che 1’10 PENSO, DUNQUE 10 s0No, di Cartesio,
non é una verita ch’egli abbia conservato malgrado il suo dubbio;
5.% che questa pretesa veritad primitiva non é che una vera balordag-
gine. La veritad secondo san Tomaso. Il criTERIO secondo gli scola-
stici. Perehé essi ne esclusero il sENso INTINO. 6.° Disputa di sant’A-
gostino'conlro gli accademici. Questo dottore non fece giammai dell’1o
$0 CHE ViV0, il principio della sua filosofla. Sant’Agostino é stato
citato falsamente dal signor di Bonald figlio, e quest’ultimo & stato
compiutamente ingannato.. . . . ... . . . . . . v 75
- § 18. Si confutano le due um_me asserzioni del signor di'Bonald figlio.
. Mancanza di delicatezza di questo nel non aver detto una sola parola
delle dimostrazioni istoriche che H padre Ventura avea riportato in
favore della proposizione: LA FILOSOFIA INQUISITIVA E E SARA’ SEM-
PRE SENZA RISULTATO. Vengono opposte adunque al signor di Bonalad
le dimostrazioni istoriche che lo stesso padre suo ha date in favore
di tale proposizione, e la critica sanguinosa ch’egli fece della filosofia
INQUISITIVA antica e moderna. v, . . . . . . . . . s 83
§ 19, Si continua a confatare, con le testimonianze del padre suo, I’as-
serzione del signor di Bonald, che «la fillosofla INQUISITIVA puo avere
felici risultati. » Quadro terribile che il signor di Bonald padre ha
fatto della miseria e delle ruine della filosofla de’ giorni nostri; ed
elogi ch’egli aggiunse sulla fllosofia piMosTRATIVA. Il signor di Bo-
nald padre da ragione su tutti i punti al padre Ventura, gittando
-suo figlio nello spiacevole labirinto di questo quadrilemma, donde
non pud uscire: o di non aver letto le opere di sao padre, 0.di. non




.

INDICE . 187

averle eomprese, 0 di_averle obliate, o di non aver voluto esser
leale. . . . . el e o o v 4 o o 4 . o . Pag. 89
§ 20. Tre altre imputazioni del signor- di-Bonald figlio 'contro il padre
Ventura. Incominciasi col confutare la prima, cioé che « il pagre
Ventura ebbe torto di dichiarare falsa questa definizione dell’nomo
del signor di Bonald padre: UN’INTELLIGENZA SERVITA DA’SEOI OR-..
' GANIL » Che cosa é una definizione? L’essenza dell’uomo consiste in
cio, che ’anima ed il corpo vi sono sostanzialmente uniti in modo
che formano un composto sostanzialmente uno. Ragioni colle quali
il padre Ventura avea dimostrato la falsita della definizione dell’uo-
mo, dissimulato dal signor di Bonald figlio, malgrado I’impressione
ch’esse fatto aveano sul suo spirito. . . . . . . . . » 96
§ 21. Si continua la confutazione della stessa accusa. Epilogo delle ra-
gioni provanti che la definizione bonaldiana dell’nomo esclude for-
. malmente . ’unione sostanziale dell’anima e del corpo, e che essa ¢
< falsa in filosofla quanto sarebbe in teologia la definizione di Gesu
Cristo: UN Dio sERVITO DALL’voMO. Vera definizione di Gesu Cristo
" secondo I’Evangelo e del’uomo secondo san Tomaso. Malamente dal
signor di Bonald padre fu combattuta questa deﬂnizione,‘che éla
' solaveraeperfetta, . . .. . + . . . . . 4 . . . o4
§ 32. Si torna sulla stessa accusa. Importanza della dottrina dell’unione
sostanziale dell’anima e del corpo nell’uomo, a spiegare varii dogmi
cristiani e gli effetti dei sagramenti. E questa la ragione per la quale
un concilio generale ha consagrato huesta dottrina. Omaggio reso
alla scolastica da Bossuet. Le definizioni dell’uomo che il signor’di.
- Bonald figli® attribuisce a. sant’Agostino ed ‘a Bossuet non sono af-
- fatto identiche colla definizione del signor di Bonald. Quelle sono
incomplete, nel mentre questa é erronea. Le sottigliezze nelle scienze
intellettuali ; sovente.il cangiamento d’una lettera vi cangia tutta
intiera wna dottrina. . . . . . . . . . . . . . » 106
§ 23.. Rispondesi alla seconda imputazione, essersi ciod contradetto il pa-
dre Ventura coll’aver criticato un tempo la definizione bonaldiana
" ch’egli avea in altro tempo lodata. Cangiare d’avviso sopra un’opi-
nione scientifica non é contradirsi. Egli ¢ possibile, per un privilegio
singolare, che il signor di Bonald figlio non abbia giammai can-
giato d’avviso su nulla, e che, vecchio, egli sia ¢i¢ che era in gio-
ventl. Questa pero non & una ragione da poter rimproverare al pa-
" dre Ventura d’aver abbandonato all’eta di 59 anni le opinioni che
avea all’eta di 27. Sono 23 anni che il padre Ventura ha annun-
ciato e motivato il suo cangiamento, e criticato la filosofia del signor
di Bonald padre, senza che la pieTa’ di suo figlio ne sia stata allora



)

188 ' INDICE ,

commossa. Questo cangiamento onora Ja lealtd del padre Ventura.
Non é a maravigliarsi se questi siasi a 27 anni ingannato sul conto
del signor di Bonald, allorché sant’Agostino confesso all’eta di 73
anni che a 40 erasi ingannatv sul conto di Platone. . . Pag. 112
§ 24 Rispondesi all’opposizione del visconte Vittore al padre Ventura,
« d’aver censurato la definizione dell’uomo del signor di Bonald,
che ha recato tanto bene. » Questa definizione é caiisa oggidi di tanto
male, quanto alire volte fu causa di bene. Altro non é che la restau-
razione della psicologia di Platgne, della quale lo stesso signor di
Bonald ha mostrato gli effetti funesti. Analogie tra la causa di tutti
gli errori in fllosofla e la causa di tutte le eresie in religione. Quelle
derivane dalla falsa idea che formasi dell’uomo, siccome queste dalla
falsa idea che formasi di Gesi Cristo. L’IDEALISMO € il MATERIALISMO
valgono come I’ARIANESIMO € il MANICHEISMO. Importanza di tornare
oggidi alla filosofia cristiana. Il signor di Bonald era a cio un impe-
“dimento che bisognava allontapare. Solamente per tale scopo il pa-
dre Ventura ne ha combattute alcune'dottrine. Il padre Ventura non
sostiene che. le opinioni degli altri, perché le crede vere.'Pretensione
s esorbitante del signor visconte a tale proposito, e mancanza di lealta
nell’aver dissimulato le ragioni per le quali il padre- Veniura ha at-
taccato le dottrine del signor di Bonald. . ... . . . . » 120
§ 25. Tre altre opposizioni del visconte Vittore al padre Ventura. Si’con-
futa la prima. La dottrina delle idee innats secondo Platone e Car-
tesio. Il signor di Bonald ha partecipato all’opinione di quest’ultimo.
Egli medesimo ha detto e provato che LA PAROLA E L’IDEA E TUTTA
‘L'1DEA. Ingiustizia del visconte Vittore d’aver accésato d’ingiustizia
il padre Ventura per aver detto che, secondo il signor di Bonald,
le idee ci giungono di gia formate dalla parola e nella parola. » 429
§ 26. Smemoraggine o caltiva fede dell’autore della lettera nell’attri-
buir® in secondo luogo al padre Ventura d’aver apposto al signor
di Bonald cl’egli abbla negato ogni attivita allo spirito umano,
mentre che il padre Ventura non gli mosse quest’aecnsa che rispetto
alla FORMAZION DELLE IDEE. 1l signor di Bonald convinto. egli mede-
simo del difetto ch’avea rilevato in Condillac, d’esser cioé chiaro
nello: stile -ed -oscuro nelle dottrine. Sua confusione d’idee sull’ori-
gine delle idee. Prove ch’egli ha meritato giustamente I’accusa del
" padre Ventura, avendo egli medesimo dichiarato che lo spirito umano
¢ passivo relativamenle alle idee. . . . . . . . . . » 135
§ 27. Si prova che il padre Ventura non é stato ingiusto nell’affermare
- che la dottrina del signor di Bonald sulle idee ha dei tratti d’affl-
nita colla dottrina di Lacke sul medesima soggstto. Che cosa é IN-



., .

INDICE : 189

TENDERE secondo san Tomaso. La dottrina bonaldiana implica la ne-
gazione dell’intelletto umano. Dispiacere del padre Ventura d’aver
dovuto mostrare i pericoli di tale dottrina. La colpa é del signor vis-
conte Vittore. It padre Ventura, inmtendo su tale riguardo, non
mira tanto alla sua propria’difesa, quanto alla difesa della dottrina
scolastica, che si é voluta screditare. . . . . . . . Pag. ii?_

S 28. Altri tratti d’affinita della dottrina bonaldiana con le dourine ma- -

terialistiche. Natura dqll’mwllet!o umano. II signor di Bonald non
vi ha nulla compreso. Egli ha indovinate molte verita senza averne
saputo trarre un partito. Suo bel passo sulle idee, mancante di ve-
rita. Magnifica dottrina di san Tomaso sull’intelletto umano forman- -
tesi ’idea come intelletto divind genera il suo verbo. Facolta di ge-
neralizzare; in qual modo si eserciti. LA BELLEZZA ESPRESSA, L'IDEA
E IL VERBO: ire cose distinte nell’intelletto umano. Sua superiorita

sull’anima dei bruti. Fenomeni mal spiegati del selvaggio’ dell’A- )

veyron. Questo selvaggio avea alcune idee. Differenza tra le ibEE € le
COGNIZIONI non accusate dai fllosofl. I'sordo-muti, . . . o 147

. § 29, Continuazione del medesimo soggetto. Che 8. la cognizione? In qual
- modo Pintellefto conosca I'universale nel smgulare, si formi idee, e

non gia imagini, anco degli oggelli materiali, e pensi senza le parole.
1l respiro dellospirito. L’ignoranza di queste operazioni dell’intelletto,
causa di strani abbagli per il signor di Bonald. Errore della sua dot-
trina, che anima’pensi per. mezzo del cervello. Il signor di Bonald
sembra riconoscere egli medesimo che 1a sua dottrina suile idee & in-
conciliabile col fenomeno del pensiero. I suoi errori sono quelli de’.
filosofl del secolo diciassettesimo. Profonda igndranza di questi filo-
sofl sulle O[Serazioni dell’intelletto, causa di tutti i loro errori. Le
due scuole IDEALISTICA € MATERIALISTICA conducenti, per due strade
opposte, allo scelticismo. Stato orribile della filosofia de’ nostri
giorni. . .. L0 . . w0 0w oo 0 o . L e 45T

§ 30. Sublimita, giustezza e importanza della dottrina scolastica risguardo

alla questione delle idee. L’intelletto divino, U’intelletto angelico e V’in- -
tellettd umano. Per mezzo della sola dottrina scolastica si comprende
ia raglone, dell’unione dell’anima col corpo, e in qual maniera V’in-
telletto umano, quantunque 'abbisogni dei ‘fantasmi trasmessi dal
corpo, per formarsi le idee, intende senza il soccorso del corpo, Prova
risultante da ci6 in favore dell’immortalita dell’anima. L’idealismo
e-il materialismo procedenti dalle veritd ESCLUSIVE ed ESAGERATE. La
sola_dottrina scolastica pud riunir cio che havvi di vero in questi
due sistemi, rispetto all’essere umano, e far cessare la guerra su ta.
punto nel mondo fllusofico, che senza di cio sara eterna. Ecio cho



190 " INDICE .

questa dottrina fece altre volte, e o:h’essa fara anoora, allorqm.ndo
vorra farsi ad essa ritorno. "*. . . . . . . . . . Pag. 167
§ 31. Conclusione. La restaurazione della fosofla cristiana'é da venti-
cinque anni lo scopo dei lavori del padre Ventura. Disegno nel quale
egli crede essere 3tatd condotto dalla Providenza a Parigi, ¢ maniera
con cui egli ha procurato di ragglu‘ngere questo scopo in un interesse
unijversale. Soggetto delle sue Conferenze. Egli é solo impegnato in
una lotta difficile contro alcuni nemici del cattolicesimo. Condotta di
coloro che hanno procurato di contrariarlo, invece di venirgli in soc-

- ¢orso, contraria ai -veri sentimenti del zelo cattolico; questa condotta
& ancora vile, e percio essa non é francese; essendo il padre Ventura
uno straniero che ha rispettato il paese che gli ha dato ospitalita. Una
_tale doglianza non si rivolge alla generalita, di cui il padre Ventara
,deve lodarsi ed alla quale vuole testimoniare la sua riconoscenza.
Questa doglianza non si rivolge neppure al visconte Vittore, il quale
ha nobilmente ritrattato alla“fine cio che gli si & fatto scrivere nel
rimanente della sua lettera. Questa doglianza rivolgesi alla societa
" giansenistica che il padre Ventura ha dovuto porre al nudo Tna fiata

per sempre onde non doversene pju occupare, . .° . . . . » 474



- DEL P’RINCIPIOVVFONDAMENTALE | |
"VERA FILOSOFIA

RAGIONAMENTO






»

’ DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

DELLA

VERA FILOSOFIA.

Conm'-il linguaggio & I'espressione delle idee dell’uomo,

. cosi la letteratura é la ‘manifestazione delle dottrine della

" societd. Le belle lettere sono dunque le forme graziose e gen- -

tili con cui un popolo esprime la sua scienza; sono la gran

" parola con cui parla il suo pensiero, con cui altamente an-

nunzia la sua religione e la sua filosofia. Percid quanto piu

di verita vi ¢ nella filosofia & nella religione di un popolo,

tanto pit vi & nella sua letteratura di solidita, di bellezza

e di perfezuone Poiché, come Platone ha detto, « Il bello.
non ¢ che il riflesso e lo splendore del vero. »

La letteratura adunque del secolo di Augusto non dovette
la sua eccellenza che al gran tesoro delle tradizioni e delle:
veritd primitive, Che Roma conservd, a dispetto dell’ido-
latria, e che, prima di cancellarsi affatto, rifletterono una
gran luce sopra e lettere: come una lampada sfavilla di un
gran chiarore prima di estinguersi, e quando queste tradi- -

~ zionali verita si ecclissarono affatto, sotto I'influenza funesta
_de’ costumi di Tiberio e della filosofia di Epicuro; quel po-
polo romano, nel cui orecchio echeggiavano ancora-i versi-
di Virgilio e le arringhe di Cicerone, non ebbe piu in let-
teratura che Persii e Giovenali, Claudiani e Petronii.



194 DEL PRlNClPIO FONDAMENTALE

Cosl ancora una gran nazione, in tempi a noi puh vxcml,
appena cambid la verit coll’errore, il Dio della fede colla
dea della ragione; nello stesso baratro in cui gittd la sua
vera filosofia e la sua vera religione, perdette ‘la sua vera
letteratura: e il popolo che aveva ascoltato Bossuet eRacme,
Corneille e Bourdaloue, non gustd piti che la poesia della
Marsigliese accompagnata dalla musica del tamburo e del
. cannone, e 'eloquenza di Robesplerre col suo terribile eco

] nella guillottina.

"~ Al contrario, nel secolo decxmoterzo, m cui la ‘'societa cri-
stiana fu piti che mai ricca di solide veritd; risplendette la
pi nobile, la pitt robusta, la pit elevata, la pitt magnifica
poesia; ed il principe di tutti i filosofi e di tutti i teologi,
-san Tomaso, ispird e produsse.in iscena I'Alighieri, il prin-
cipe. di tutti i poeti. Ed oh come brillarono bene allora in-
sieme, personificati in questi due grandnssnml uomini, il ge-

nio .delle lettere € il genio del sapere!

. Poich? dunque la vera -filosofia & I'ara da cui prende ll
'suo sacro fuoco e le sue ispirazioni la vera poesia. Ho cre-

' duto di servire la causa della vera poesia, prendendo oggia
trattare del principio fondamentale della vera filosofia; e di
far cosa grata a questa insigne adunanza di veri letterati,
'di veri poeti e di veri filosofi: tanto piti che parleremo del

- Principio fondamentale della vera filosofia nelle sue atti-
.nenze pil‘j intime col prindipio fondamentale della vera teo-

- logia e co’piu grandi e piu cari misteri della religione. Cosi

. il mio ragionamento filosofico ad un tempo e religioso, sara
~conforme al carattere di cui son rivestito, al santo tempo in
" cui siamo ™ ed alle disposizioni del nobil consesso cui ra-

giono, composto di pefsone che, per quanto gustino e sen-

. tano squisitamente il bello, sono perd pit vaghe e pit stu-
diose del vero: e do principio. '

! Era ’Avvento del 1844,



- DELLA VERA FILOSOFIA 195

Cw . . . X . ’ . J
i N .

Pn quanto grande e stupenda sia la meccanica dell'uni- -
verso, pure non vi ¢ chi non sappia che il cielo cogl'im-
- mensi corpi luminosi che lo adornano, la terra coll’infinita .
varietd degli animali e delle piante che I'abbelliscono, e gli
angioli stessi, destinati a corteggiare I'Essere infinito attorno

al suo trono, sono usciti dal nulla a una sola parola ed in

un solo istante; e che la creazione intera non ¢ che I'effetto
di ur comando generale pronunziato dall eterno Fattore.con
' una specle d’indifferenza; Ipse dz:mt et facta sunt, ipse
mandavit, et creata sunt, . - o
Solamente I'uomo non fu formato di questo modo. - Per
Ja creazione di esso.parve che il Creatore avesse chiamato
a consiglio la sua sapienza. Egli stesso ne configurd in parti
la creta onde formd ’ammirabile struttura del corpo umano. -
" Dal fondo del divino suo cuore trasse lo spirito animatore
con cui lo arrivd. In somma, dice maravigliando Tértullia-
no, I'uvomo solo ¢ stato da Dio formato non colla parola di
~ 'un padrone imperioso ma colla mano affettuosa di un tene-
* rissimo amantey Non imperiali verbo, sed familiari manu.
Ma’donde mai tanta parzialita d’industrie e di amore
" nella formazione dell'uomo, che, mfenore all’angiolo per na-
tura, non ¢é né la pid bella né la pitt nobile né la plu per-
fetta delle opere di Dio?

San Paolo ha alzato una parte del velo che ncnopre xl
profondo mistero nascosto in questa semplice e sublime isto-
ria de’ Libri Santi, avendo detto che il primo'Adamo fu il -
tipo, la figura in piccolo dell’Adamo secondo, che ¢ Gesa
Cristo; ddam ‘primus, qui est forma futuri. Non ¢i mera- -
vigliamo adunque, segue a dire Tertulliano, che il creatore



» 196 DEL ancmo Fommmmnus .

-abbia posta una si squisita diligenza nel crearc il pnmo
Adamo po:cllé, nel maneggiarne la cteta, ebbe in vista, co-
me idea avchetipa, il grande originale dell’ Adamo secondo;

ela creazione dell’ uno era.il tipo dell’i mcamazlone dell'al-
trog -deqmd limo exprcmebatur,(.‘hrzstus cogztabatur ho- .
mo futurus. Col gran prodigio adunque di avere unite due
sostanze tra loro~disparatissime, lo spirito'e il corpo, e di.
averne formato un sol uomo, volle il Creatore preludere e
preparare la raglone umana al prodigio ancora pid grahde
onde avrebbe un giorno unite due nature tra'loro ancor pi
distinte, la divina e I'umana, a formare un solo Gesit Cristo,
E col piu astruso de’ misteri. della creazione; I'vomo, che ¢, .
all’istesso tempo, intelligenza e materia, volle formare I'ima-
gine piy fedele del piu astruso de’ misteri della redenzione
di Gssv’ Clus'ro, che allo stesso tempo & uomo e Dio. -

Da questa dottrina si profonda, che fa stupire il teologo,
ma si ragionevole che appaga il filosofo, e si graziosa e si
gentile da ispirare il poeta, chiaramente deducesi che vi
sono tra uomo e Gesa Cristo attinenze’intime, necessarie
analogie di' somiglianza; ‘e che I'uno. ¢ come imagine cid
che l'altro & come originale. Ed infatti la cattolica chiesa

" tutte le domeniche si ompiace, si delizia, con trasporto di

" amorosa riconoscenza a-Dio, di' ammirare, di annuhziare
queste analogie e queste attinenze, tra I'uvomo eGesu Cristo,
cantando, nel simbolo att.rjbtuiui al grande Atanasio: Siccome
I'anima ragionevole e Ia carne € un sgL uomo; cosi Dio e’
'uomo & un soro Gesit Cristo; Sicut ‘anima rationalis -et
caro unus est homoy ita Deus et homo unus est Christus.

Ora - Gesu Cristo, il Verbo incarnato, esseudo'uolpd e Dio,
riassume in,sé stesso tutta la teologia; la quale non & che
la scienza soprannaturale di Dio e dell'womo, e dei loro
rapporti; e cosi 'uomo.essendo spirito e corpo, comprende
in sé stesso tutta la filosofia; giacché la filosofia non ¢ che
la scienza naturale delle sostanze spirituali e corporee, e

«



: DELLA VERA FILOSOFIA 197 -
delle loro relazioni. Come dunque la vera teologia consiste,
nel ben rispondere a questa dimanda: Che cosa ¢é Gest Cri-
sto? Cosi nel ben rispondere a quest’altra dimanda: Che -
cosa é U'uomo? consiste la vera filosofia. o \

La fedé universale della Chiesa, la Scrittura, i Padri, I'a-

postolica tradizione e la ragion teologica rispondono alla .
pnma dimanda: Che Gest Cristo é un essere insiememente
‘uomo e Dio; e che é ipostaticamente uno, non ostante la
duplicita delle sue nature, E la fede universale del genere
umang; e il linguaggio di tutti i pop’ li, e la natural tradi-
zione, e la ragion filosofica alla seconda dimanda: Che cosa
é 'uomo? rispondono éSSe pure: Che I'uomo é un- essere
insiememente spirito e corpo, e che é sostanzialmente uxo,
non ostante la duplicita delle sue sostanze; Sicut anima
rationalis et caro unus est homo, ita Deus el homo unus
est Christus. \ h

Come dunque la proposnzume‘; che Gesu Cristo (uomo e
Dio) é ipostaticamente uno in unitd di persona, & il prin-
cipio fondamentale della vera teologia; cosi il principio fon-
damentale della vera filosofia si ¢ questa proposizione: Che
U uomo (spirito e corpo) ¢ sostanzialmente uno in unitd
di natura. -

Per meglio intendere perd un tal principio, elevnamocl
alcun poco dalle piatte e grossolane dottrine delle scuole

. moderne ai nobili e spirituali concetti della metafisica cri-
stiana, che le moderne scuole deridono, perché non la in-
tendono; e non la intendono per la gran ragione sopra di
cui insisteva cotanto san Paolo allora quando diceva: L’uomo
animale non pué intendere 'uomo spirituale e divino; Ani-

malis homo non percipit ea quae sunt Spiritus Dei.

La .parola forma, nel volgar senso, importa un accidente
modificativo o dispositivo della sostanza, una qualita che ri-
sulta dalle disposizioni diverse della quantita; ed in questo
senso si dice che il ta] volto, il tal corpo, il tale edificio ha

Vera flosofia. 13 S



198 ' DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

forme belle o brutte, mostruose od armoniche. Nel senso filo~
sofico perd forma significa quel principio sostanziale onde la
materia ¢ determinata e sussiste in una certa specie di esserj.

Negli esseri inorganici (come il metallo, il sasso) la foriia
si dice ancora principio interno, forze occulta, e di forma
ritiene semplicemente il nome. Negli esseri organici- perd
(come I'uomo, il bruto, la pianta) la forma si chiama ancora
anima: perché essa anima gli organi, li nrette in aziome,
ed ¢ il principio di tutti i loro meti spontanei o liberi e
di tutte le loro operazioni,

La differenza specifica di queste anime o formesi prende
della loro principale efficacia o virti. Or, siccome la pianta,
per la'sua forma nen. solo sussiste come ogni altro essere

~ inorganico, ma ancora ¢ cai)ace di crescere, di svilupparsi,
di nutrirsi, di riprodursi, in una parola, vegeta; cosi la forma
della pianta anima vegetativa si appella. Siccome il brute
per la. sua forma non solo sussiste come il corpo inerganico,
non solo vegeta come la planta,ma apcora sente; cosi la forma
del bruto si chiama anima sensitiva. Slccome luomo perla
sua forma non solo swssiste come ogni’ morgamco corpo,
vegeta come la pianta, sente come il bruto, ma ancora in-
ténde, nel che & quasi I'affine dell’angiolo e del medesimo
Dio; cosi la forma dell’uomo, anima intetletiiva si nomina.
'Di pit: la forma da I'atto sostanziale e la sussistenza (in
.genere di sostanza) alla materia cui si unisce; ¢ perd si dice
pure forma sostanziale. Quindi ben s’intende cié che ha
voluto dire il gran concilio ccumenico di Vienna con que-
" sta proposizione, in cui si contiene tutta la vera psicologia
o la vera dottrina dell’ anima: L’ ANIMA . INTELLETTIVA E La
FORMA SOSTANZIALE DEL CORPO UMANO; Anima mtellectwa EST
FORMA SUBSTANTIALIS COrporis humani.
La forma sostanziale, unita alla materia chele & propria,
costituisce altresi il sostanziale composto, ossia quel com-
posto in cui la materia e la forma, due principii separa-




DELLA VERA FILOSOFIA . - 199

tamente mcompleh, si completano reciprocamente nell’u-
nione e -costituiscono naturalmente un tutto completo e
perfetto (come sono tutti i corpi fisici_ o naturali: un sasso,
una pietra, un frutto, un animale); a differenza del com-
posto accidentale, in cui i principii che lo formano seno -
esseri di gid specificamente sussistenti e_completi pria del-
T'unione, e nell’unione non subiscono che una mutazione
purameénte accidentale ed estrinseca {come sono tutti i corpi
artificiali o morali: una casa, un t,empno, un csercxto, una
famiglia, un popolo).

Siccome dunque 1'anima intellettiva si unisce all'uman
corpo come forma sostanziale, cosi 1'uomo & un vero so-
stanziale composto.

Nel composto sostanziale I'essere & proprio'\ della forma,
‘¢ da essa comunicato alla materia (Forma dat esse rei), di-
viene ad entrambe comune. Nel composto sestanziale per-
cid non vi é& ‘che un essere solo: al contrario nell’ accidex-
talg composto (formato dalla scienza o -dall’arte), in cui i
priocipii conservano il loro essere rispettivo di che pria
della composizione godevano, vi sono tanti esseré quanti vi
-sono principii che lo costituiscono.

Dove sono diversi esseri, sono altresi supposti dwersn. p il
‘composto accidentale & dunque realmente e fisicamente mol-
 tiplice; ed assai impropriamente si.dice uno, non avendo

che una accidentale, 0 morale, o nommalc unita.

Ma dove non vi ¢ che .un solo essere, non vi ¢ che un

" supposto solo. # composto sostanaiale adunque (in cui non
vi €& che un solo e medesimo essere ai due principii comune),
non ostante fa-duplicitd de’ due principii che do costituiscono,
¢ fisicamentc -¢’ sostanzialmente uo.

Ora, I'anima intellettiva & -unita al eerpo come forona so-
‘stanziale, che al corpo, comunica il suo medesimo essere, la
sua sussistenza: dimodoché, separato il corpo dall'anima, si
corrompe e si discioglie; .non ha.piu alcun -moto, alcuna



200 DEL PRINCIPJO FONDAMENTALE

operazione, alcuna sussistenza, aleun ‘essere. L'uomo adunque
(non ostante la duplicita delle sue sostanze) & un vero com-
posto sostanziale figico, un solo individuo, un solo suppo-
sto, una persona sola. '
.Le verita necessarie, per«ssere conoscnute nel mondo, non
hanno aspettato le ricerche e le dispute della filosofia. Il
Creatore (come si ha dal capo xvun dell’Ecclesiastico) le ri-
veld tutte al primo uomo, avendolo formato nello stesso
" tempo atto non solo a generare, ma ancora ad istruire la
sua posterita ( Div. Thomas, opusc. DE SCIENTIA priMI HO-
mnis); e dal prifno uomo queste verita, per tradizione, so-
nosi sparse in tutti gli vomini. In modo che (come I'istesso
Tullio lo ha notato) vi sono piu veritd nel senso-comune
¢ nella coscienza universale degli uomini di quello che nei
Jibri di tui,i filosofi insieme. Poiché dunque il principio:
~ che T'uomo é.sostapzialmente ung in unita di persona, ¢
una yeritd mecessaria alla scienza dell’vomo; cosi ¢ stata
essa sempre conociuta e professata da tutti gli uomini: e
la prova chiarissima ne & -il linguaggio naturale di tutti i
popoli (espressione fedele di tutti i loro sentimenti e di tutte
leloroidee). Impercfocché sebbene I'uomo pensi colla mente,
operi colle mani, o coi piedi cammini pure (secondo la forma
di, parlare di tutto 'uman genere) non si dice gia: La mente
di Pietro pensa, le mani di Pietro eperano, { piedi di Pie-
tro camminano; ma. Pietro- pensa, Pietro opera, Pietro
cammina. Cid é a dire che, secondo V'idea e la credenza
dell’ intero genere umano ( manifestata in questa sua ma-
~mem di espeimersi si semplice e si filosofica, si profonda
e si misteriosa), le azioni umane non sono né dell'anima né
del eorpo, ma del corpo-animatd, di. tutto il composto, di
tutto l‘uomd " J)unque, secondo 1’ idea ¢ la credenza del

’

. b
‘ JE dunque sul senso comune, sulla coscienza universale degli nomini
che si fonda il canone degli scolastici: Acti sunt tuncti. Bisogna




DELLA VERA FILOSOFIA . 201

genere umano intero, 'uvomo (non ostante la duplicita di
sua sostanza) ¢ un- composto sostanzialmente uno, unsolo
essere, una cosa sola.” - '

Oh quanto é bello il vedere questa grande e importante
veritd, in cui tutta si contiene la scienza dell’ uomo, snlle
labbra di tutti gli uomini! Come & pur_ bello il vedere la
veritd ancora piu importante e pit sublime: che Gesw Cri-
sto ¢ ipostaticamente unetn’ duplicita di natura, nelle bocca
di tutti i cristiani!

Ma guello che basta all’umile fede, che si contenta dl
-credere, non basta alla scienza- orgogliosa, che smania, di
disputare. I filosofi gentili vollero a tutti i conti intendere
il gran mistero dell'unione sostanziale dell’anima col corpo
nell'uomos; come pit tardi gli eretici vollero eziandio a tutti
“i conti intendere il mistero ancora pit incomprensibile del-
P'unione ipostatica della divinita sull’'umanita in Gesu Cristo

\

pero eccettuare la nobile, sublime. e, direi quasi, divina operaznox;e d’in-
téndere, cheé tutta propria solamente dell’anima. Giacché, come insegna
san Tomaso, I’anima umana infende non gia perché é unita al corpo, ma
perché P’intelletto divino rifielte un raggio della sua luce ineffabile sul-
Pintelletto umano; Signatum est super wos lumen vultus tui, Domine.
Pel corpo, finché I'anima vi é unita, vengono solo all’imaginazione i -
fantasmi; e percio ¢ verissimo il canone di san Tomaso : Intellectus hu-.

manus in statu presentis vite nihil videt sine phantasmate. Ma I'anima, -
per una’virti ua propria, innata, astrae da questi fantasmi le specie ¢
intende; ed in questa operazione, tutta sua propria, procede indipenden-
temente dal corpo. Ecco perd un altro tratto di somiglianza fra I'uomo
e Gest Cristo. Come in Gesi Cristo; oltre le operazioni teandriche (umano-
divine) comuni a tutte e due le nature, e proprie dell’uomo-Dio, vi sono
alcune operazioni puramente divine e sole proprie della perSona del Verbu
in quanto Figlio di Dio, come ¢ la spirazione dello Spirito Santo di con-
certo col Padre; cost nell’uomo, oltre le operazioni sjn';'sto-corporee, pro-
-prie dell’anima unita al; corpo o di tutto P’uomo, ve-ne € una principa-
lissima, 1’ intendere, che I’ anima compie da sé sola, indlpendentememe
dalla sua unione col corpo. Questa distinzione ¢ importantissima: giac-
ché su di essa san Tomaso fonda una delle piu belle dimostrazioni me-

s . ’



202 - DEL. PRINCIPIO FONDAMENTALE

Ma quando la ragione comincia dal volere assolutamente
intendere cid che supera la ragione, si puo esser certo che
essa finird col negare. E di fatti, i filosofi finirono col ne-
gare appunto I'unione sostanziale fisica della doppia so-
stanza nell’uomo, e cid a dispetto della credenza di tutta
'umanita: come gli eretici, a dispetto della fede di tutta la
~Chiesa, finirono essi pure col ncgare la sostanziale unione
della dgppia natura in Gesu Cristo. I filosofi si divisero
dunque dalla credenza dell’ umanits, gli eretici dalla fede
della Chiesa; e furono, dird cosi, i filosofi della societa. eri-
stiana, come i filosofi furono gli eretici del genere umano.

Mirate Platone. In questo grandissimo uomo del pagane-
simo, secondo la bella osservazione di Clemente alessan-
drino vi sono come due uominis il teologo ed il filosofo, il
‘caldeo ed il greco. Platone ‘teologo, che spiega i dommi
tradizionali del genere umano, (attinti dalle Sacre Scritture

tafisiche dell’immortalita dell’anima umana. Impertiocche, Quale si é il
modo di operare di wna 8osa, tale i é il suo essere: giacché dal modo
di essere il modo dell’operasione dipende; Operatio sequilur esse. Poichéd
dunque Panima umana, nella sua principale operazione, onde ¢ anima
umana e differisce'dall’anima de’ bruti, Quibus non est inlellectus, cioé
nella operazione dell’intendere, non dipende affatto dal corpo; dunque

" essa memmen dal corpo dipende nel suo essere. Dunque essa ha il suo

N

essere, la sud sussistenza, come la sua operazione principale, indipenden-
temente dal corpo. Dunque separata dal corpo essa non puo perdere cio
di che godeva indipendentemente dal eorpo, anche quando stava nel corpo.
Dunque separata dal corpo conserva il suo qssei'e e la sua operazione.
Dunque ¢, dunque sussiste ancor dopo morte. Dunque é e dev’essere per
legge, per condizione della sua stessa natura, immortale. -

Per la stessa ragione pero che Quale si é il modo- di operare di una
cosa, tale si é il suo essere; siccome I’anima del bruto non ha alcuna
operazione che pel-corpo e nel corpo, e dal corpovdipende in tutte le sye

- operazioni; cosi anche nel suo essere dipende dal corpo. Dunque come

non ha operazione, cosi nemmeno ha essere, sussistenza fuori del corpo.
Dunque finisce col corpo. Dunque ¢ annientata, ¢ mortale. Tutta’ queata
dottrina ¢ di san Tomaso,

.

4



'
~ . s

‘DELLA VERA FILOSOFIA . 203
dei Giudei ne’ suoi viaggi in oriente), é grande, é sublime
pér la elevazione de’ suoi” concetti, per la forza della sua
eloquenza, per I'unzione e la grazia della sua parola. Par di
sentire, come si esprime Tertulliano, il grande, il divino
Mosé, che annunzia in gréco gli oracoli di Dio; Moyses atti-
cizans. Ma. Platone filosofo greco non fa che applicare il suo
principio: Che quello si deve tener per vero che ad ognun
sembra vero studiando la natura; Id verum -quod unicuique
verum videatur (Cic., Quest. academ., lib. II); come pit tardi
gli eretici han detto: Che quello si deve credere veramente
rivelato che a ciascun cristiano sembra rivelato leggendo la
Scrittura. Or Platone filosofo greco percid che, coll’ajuto di
si ruinoso principio, pretende indovinare i misteri della na-
tura (che saran sempre misteri), & arido, secco, sofistico,
inetto; o, come lo rappresenta lo stesso Tullio'suo grande
ammiratore, non é un filosofo che ragiona, ma unr febbri-
" citante che dormendo delira; Somnia delirantis. Pertanto
quel Platone che da teologo aveva dette si belle, si magni-
 fiche cose delle anime e dei corpi, di Dio e delf uomo, fa:
cendola poi da filosofo cadde nei pia deplorabili erroris; e’
dopo di aver conosciuto bene i dué¢ estremi del mondo (lo
spirito e la materia), ignord il rapporto che nell’ uomo in-
sieme li unisce. Disse che 'anima e il corpo sono due so-
stanze complete, aventi ciascuna separatamente il proprio
essere. Che I'uomo & un composte sol nominale; altra unione
non essendovi tra il .corpo e I'anima che una unione pura-
mente aceidenlale, passeggera, precaria, qual ¢ 1" unione
tra il barcajuclo e la sua barea, tra. I'istrumento e I'artefice, .
tra il motore e il mosso; e distrusse dalle fondamenta tutte -
le verita naturali. Cosi pure gli eretici, coll’aver megata I'u-
nione sostanziale della divinita e della umanitd in Gest

Cristo, hanno in seguito distrutte tutte le verita rivelate.
" Infatti,’se I'anima ‘e il corpo sono due sostanze separata-
mente sussistenti e complete, né il corpo ha piu bisogmo



204 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

dell’anima, né I'anima del corpo. Perché dunque lAui.ore
della natura li ha insieme riuniti? Platone pretese scon-
giurare questa grande difficolta, ricorrendo ai delirii di Pi-
_tagora ed affermando che le anime sono eterne e che in
- pena di delitti anteriormente confmessi sono ne’ corpi come
in un tetro carcere rinchiuse. Ma la Metempsicosi era un
romanzo pei curiosi,non un. sistema da filosofi.' Non ostante
adunque l'autoritd di Platone, fu ripudiata e derisa.

In secondo luogo: se tra I'anima e il corpo non vi & che
una unione sol nomjnale, accidentale, efinrera; comeé si
spiega 'la perfetta armonia onde ad un’impressione fatta nel
corpo succede subito analoga sensazione nell’anima, o ad
una volizione dell’anima un analogo movimento nel corpo?
La ragione non ritrovo mezzo da sciogliere questo compli-
catissimo nodo. Pensd dunque a reciderlo; e per togliersi
d’impaccio, i platonici dissero che nell'uomo tutte e sin-
gole le operazioni sono solo dell’anima,-¢.che il corpo non
fa nulla. Gli epicurei al contrario (poiché¢ si vede che il -
corpo fa pur qualche cosa e I'azion dell’anima non si vide,
amaron meglio di dire che I'anima non fa nulla e che tutte
le operazioni dell'uomo sono del corpo.

L’antica filosofia non aveva ancora ritrovata la dottrina
politica dei nostri giorni: Di un re che regna e non governa
(Le roi regne et ne gouverne pasy; e le parve piu ragione-
vole la dottrina: Che un re che non governa é un re che
_ non esiste. Quindi; anzi che ritenere nell’uomo o tn corpo
_inutile o un’anima mollemente oziosa, i filosofi antichi ama-

ron meglio di negar I’ esistenza, alcuni dell'uman corpo, €
quindi la gran setta degl’idealisti; altri dell’anima, e quindi
la setta ancora pitt numerosa dei materialisti: due sette che
divisero la filosofia in due campi nemici e che per otto se-
- coli mai non cessarono d’insultare la natura umana. Cosi
pure gli cretici, per aver negato il phincipio dell’ unione
ipostatica. delle due nature in Gesu Cristo, furono -strasci-



DELLA VERA FILOSOFIA - | 205

nati dalla logica dell'errore a ncgarne chi la divinita ¢ chi

'umanita: donde nacquero le due grandi sette dei fanta-

siaci>e degli wmanitarii, in cui sempre I eresia si ¢ di-

visa € che non han cessato d’insultar 'uomo-Dio da due op-

poste seuole, come gia sulla croce duc ladroni lo bestem-

miarono. da due opposti latis Et qui crucifixi erunt cum eo -
convitiabantur ei.

Imperocché gl’ idealisti dissero che 1' uomo & selamente
anima, e che I'uman corpo non ¢ altrimenti una sostanza
materiale fisica; ma é un givoco di numeri (i pitagorici), o
un appendice insignificante (i platonici), o una iHusione in-

‘gannevole (Carneade), o un fantasma incomprensibile (Ar-
cesila), o un’idea sulla quale non si pud nulla affermare di
certo, come nemmeno sopra tutto il resto (Pirrone), e che
Puomo non ¢ che un essere incorporeo come Dio, 6 una par-
ticella di Dio, o Dio esso stesso (Zenone).

I materialisti-al contrario sostennero che I'uomo non ¢
‘che -corpo, e che I'anima umana non & altrimenti una so-
stanza semplice, spirituale, distinta dalla materia, dal corpo,

.ma ¢ un atomo rotondo della materia medesima (Democrito),
o un grumo di sangue al cuore (Empedocle), 0 una goccia
d’acqua (Ippone), o una scintilla di fuoco(Eraclito), 0 un’aura
sottile (Anassimenc), o un numero (Senocrate), 0 un’armo-
nia (Aristossene), o una parola vuota di sengo (Dicearco), o
che I'uomo in fondo non & che materia bene organizzata
(Epicuro), e tutto al pit un bruto, ma industrioso ed in-

telligente perché ha le mani (Anassagora). '

Ma se 'uomo non ¢é che spirito, le sue csterne operaznom
sono una perpetua ed invincibile illusione. Se I'uomo non
¢ che corpo, i suoi giudizii, i suoi voleri sono.una fatale ne- -
cessitd. E nell’'una e nell’altra ipotesi non vi ¢ pil né certo"
né incerto, né veritd né errore, né bene né malc, né vizio
né virta. Non vi & pilt coscienza che rimorda; non vi sono

" pidt doveri che obblighino; non vi é piu legge che comandi;

N \



206 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE
non vi sono pil premii e pene pel futuro;non vi é immor-
talitd, non vi & providenza, non vi ¢ Dio. E di fatti tutté
queste corfseguenze le dedusse 'una dall’altra la pagana filo-
“sofia. Il perché, dopo aver professati tutti gli errori e ne-
gate tutte le veritd, andd a perdersi in uno scetticismo de-
solatore per I'uomo e per la societd. Grande Iddio! Quale
umiliazione per la ragione umana che pretende camminar
sola! Valea eglila pena di disputar tanto per ottenere si poco?
Quindi intendete bene con quanta ragione 1" apostola san
Paolo racchiuse gli otto secoli di storia della greca filosofia
in queste due gra#i ‘parole: I Greci, cercando la sapienza,
stoltezza rinvennero; Greci sapzentmm querunt et stulti

facti sunt.

Da futto cid chiaramente si vede come 1 proposizione
. che l'uomo é sostanzialmente uvno in duplicita di sostanza
¢ il principio fondamentale della vera filosofia: poiché, ne-
gato questo principio, ogni errore germoglia, ogni filosofia
erolla, ogni veritd ¢ distrutta, come un edifizio di cui si ab-
battono le fondamenta. E da cid infine si conosce perché mai
la Chiesa nel citato concilio ecumenico di Vienna, abbia con-
sacrato questo stesso principio, dichiarando eretico chiunque
lo niega; Qui dixerit antmam intellectivam non esse for-
mam substantialem corporis humani, anatema sit; poiché
questo principio non é un pensamento filosofico, ma un det-
tame naturale; non é un concetto umano, ma una verita di-
vina, sulla quale, come sulla propria base, riposano tutte le
dottrine primordiali, che san Tomaso chiama i preamboli

della fede; riposano tutte le naturali verita.

E impossibile perb il decidere con certezza del personag-
gio rappresentato in un ritratto quando non si ha alcuna
idea dell’originale. Or luomo, noi I'abbiam veduto, ¢ il ri-
tratto fedele di Gesd Cristo. Prima adunque che Gesu Cristo
~ venisse al mondo e fosse conoscmto, non poteva esser ben
ravvisato I'uomo, che ne & I'imagine. Il linguaggio univer-

~



PELLA VERA FILOSOFIA . 207 .-

sale ne presentava I'idea ¢ la veritd; ma era riserbato alla
fede dell’'vomo-Dio il darne la spiegazione e l'intelligenza.

. Un solo filosefo, Aristotele, parve avere indovinato la vera
dottrina sull’'uomo, avendo definita 1’anima umana Entele-~.
chia o forma del corpo. Ma oggi ¢ provato dalle memorie .
della societa inglese di Calcutta che la metafisica di Aristo-
tele ¢ stata copiata parola per parola dai libri indiani, che
Alessandro il Grande, dopo la conquista delle Indie, pose a
disposizione dello Stagirita gia suo maestro. E poiché questi
libri rimontano ad una remotissima antichita, nulla di pit
probabile quanto che questa vera dottrina sull’'vomo sia de-
rivata dal primo uomo e siasi mantenuta in quelle contrade
in cui ebbe. due volte culla il genere umano.

Ma quando di un ritratto si nomina il personaggio che
rappresenta; in mezzo a gente che non ha alcuna idea di
questo personaggio, I'asserzione & riguardata come un gid”
dizio arbitrario, ¢ non se ne tiene alcun conto. Or cosi, non
avendo i pagani filosofi alcuna-idea certa dell’'voMo-Dio ¢
percio non potendo pienamente intendere la vera dottrina
dell’'uomo, non fecero alcun caso della profonda teorica di
Aristotele sull’anima, pochi la intesero, pochissimi la gusta-
rono, e tutti 'abbandonarono; sicché peri essa col suo mede-

simo autore, per non rinascere se non dieci secoli appresso. -

Ah che senza la fede nell'vono-Dio non si potrd mai con
verita rispondere alla dimanda: Che cosa é l'uomo? e perd
non pud esservi vera filosofial come anche a’nostri giorni la
storia di questa scienza chiaramentec lo dimostra. Giacché
che cosa ritrovate voi di vero,di grande, di sublime?e dird
meglio: Che non ritrovate di tarpe, di meschino, di inetto,
di erroneo, di assurdo presso i filosofastri che niegano
I'vomo-Dio ?

- Davidde lo avea vaticinato in queste parole plene di senso
e di profonda filosofia: Apud te fons vite; et in lumine tuo
videbimus lumen. Cid € a dire che il Redentore " dell’ uoma



208 DEL PRINGIPIO FONDAMENTALE S

dovea esser tutto per I'nomo;e da esso dovea sull’'uomo di-
scendere non solo la grazia che lo vivifica, ma ancora il lume
che lo fa conoscere. Che pii? lo stesso Platone avea parlato
come Davidde; sicché la ragione e la fede, la profezia ¢ la
filosofia si trovarono su questo punto d’accordo. Poiché Pla-
tone, in uno dei momenti felici in'cui, cessato if parossisino
del greco orgoglio, parla dell’'uomo da teologo che inter-
preta le grandi dottring dell'umanita, fu udito esclamare a’
suoi.discepoli: « Queste cose non si possono né da me spie-
gare né¢ da_voi intendere. Le intenderemo quando verra dal
cielo colui che deve venire; e percid dobbiamo sollecitarne
-coi prieghi I'arrivo. » E di fatti, quando il Figlio di Dio ap-
parve nella sostanza dclla nostra mortalitd, fu allora che nel
misterp di Gestt Cristo voxo-Dio fu rivelato, fu scoperto an-
che il gran mistero, 'incomprensibile enimma di Dio e del-
fuomo, della loro natura e delle loro relazioni; fu rivelata,
fu scoperta la Verita’, che altro non ¢ se non la cognizione di
Dio, dell’'womo e delle loro relazions. Sicché 'vono-Dio, dopo
questa grande rivelazione, onde tutto fu in lui conosciuto,
come per la sya immolazione tutto fu per lui riparato, poté
_ esclamare morendo: Tutto ¢ consumato; Consummatumn est:
Fermiamoci perd un istante a rilevare la via, il metodo
" onde dalla fede di Gesu Cristo si giunse tra’cristiani alla
vera cognizione dell’'uomo, il principe de’ cristiani filosofi
antichi, Clemente di Alessandria, con pari verita e grazia
avea .detto: La dottrina della fede ¢ necessaria siccome il
pane; quella della filosofica scienza é simile al companatico.
Deve I'uomo percid penctrarsi pria di tutto della scienza di-
vina, ¢ quindi percorrere i campi dell'umana filosofia; come,
-dopo che si _é desinato, si gusta il dolce e la ciambella;
Que ex fide est veritas, necessaria est? que éx scientia, est
obsonio similis: post cenam suavis est placentula. -
/. Or ecco appunto il metodo che tennero i dottori cristiani.
Incominciarono essi a nutrirsi sino a sazieta del pane della



DELLA VERA FILOSOFIA . 209

fede; e quindi passarono, come per diletto, ad assaporare la
scienza naturabe. Cosi dalla fede si comincid a costruire I'e-
dificio del sapere. Sant’Atanasio fra’ Greci, sant’Agostino fra’
Latini, gittarono.: cosi le fondamenta della \scienza cristiana,
perfezignata quindi dal principe déi sapiemti cristiani, dal
gran san Tomaso, il pit grande ingegno che mai abbia, dopo
Salomone, prodotto il mondo, la ragione umana elevata alla
sua piu alta potenza, la gloria della cristiana relif§ione o I'o-
nore dell’'umanita, No, i Padri e gli scolastici non -impara-
rono la cristiana filosofia da’ libri di Aristotele, ma dal Van-
gelo. Pria che i libri di quel filosofo fossero discoperti ed
importati dagli Arabi in Europa, la filosofia cristiana erasi
di gl& formata sulle basi della cristiana teologia: Gli scola-
stici si applicarono pamcolarmente a commentare Aristotele;
da prima perche gli Arabi, nemici di Gesu Cristo, con Ari-
stotele alla mano presero a combattere il eristianesimo;. fu
. dunque necessario seguir questi memici sul terreno della
- filosofia aristotelica, sul quale avevano essi ‘provocata la
gran disfida ai.dottori cristiani, e servirsi ‘delle medesime
armi; in secondo luogo, perché la dottrina di Aristotele sul-
I'anima era pia conforme al domma cristiano. Del rima--
nente sant’Atanasio, sant’Agostino, san Tomaso, questi grandi “*
genii del cristianesimo, non presero le:loro filpsofiche ‘ispi-
razioni dalla natura, ma dalla fede; non andarono innanzi,
col sofisma, ma colla preghiera; non ebbero-per maestro Ari-
stotele, ma il crocifisso. Considerarono I'uomo coll’ occhio
sempre fisso .al suo divino origindle, e.dallo studio del mi-
stero di Gesu Cristo conobbero il mistero dell’'uomo. Come
Gesu Cristo, dissero, ¢ singolare- ed unieo in duplicitd di
natura, cosi I'uvomo ¢ unico e singolare in duplicita di so-
stanza; Sicut anima rationalis et caro unus est homo, ita
" Deus et homo.wnus est Christus.

In Gest Cristo le due natyre ritengone le rispettive loro
proprieta: dunque nell’'uomo altresi le loro rxspettlve pro-



0 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

prietd ritengono le due sostanze. E come in Gesu Cristo la
natura divina ed' umana, cosi Ianima e il sorpo nell'vomo
sono realmente distinte scnza separam, sono sostanzial-
mente unite senza confondersi.

. Gesd Cristo hon & costituito da due pature fornite cia-
scuna di una personalita distinta, ma dalla natura divina sus-
sistente di gid e completa nella persona del.Verbo, e dalla
natura umana perfetta bensi; ma priva.di persona. Dunque
I'uomo non si compone di due sostanze separatamente com-
plete nel rispettivo loro essere, ma dell’anima che ha il suo
essere proprio e del :corpo privo di essere. E poiché in Gesi
Cristo la persona del Verbo é altresi la persona dell’'uomo,
nell’uomo ancora I'esseredell’anima diviene I'essere del corpo:
e vi sonodue sostanze con un solo :essere, come in Gesi
€rista vi sono due nature in una sola.persona.

Da questa sublime dottrina dell'uomo, attinta al mistero’
di Gesu Cristo, i cristiani filosofi spiegarono tutto I'uomo.
Spiegarono perché I'anima umana é wunita al corpp, cioé a
dire: Perché, essendo I'ultima nell’ordine degli intelletti, e
-nen potendo da ‘sé sola vedere che oonfusameme'gli oggetti,
li distingue coll’ ajuto del corpo; come i miopi coll'ajuto delle
lenti distinguono i corpi, che 'senza di questo 3Jllt0 veggon

_confusi. Sciolséro la gran questione dell'origine dell'idee, as-
segnando al corpo il concorrervi come causa materiale che
sommidis(ra i fantasii, ed all’ anima il contribuirvi come

. 'cau.s‘d efficiente, perché essa pel lume intellettuale suo pro-
prio,)che ¢ un riflesso dell'int’cllel.m divino, rischiara essa
stessa.il fantasma ricevdto pel corpo, ne astrae la spccie, la
‘generalizza, se la rende intelligibile e si forma le idee; e cost
conciliarono le due opposte scntenze che sembravano incon-
ciliabili, facghdo vedere come vera é la sentenza che tutfe
le idee ‘vengono pel corpo; Nihil est intellectu quod non
prius fuerit in sensibus; come vera ¢ pure la dottrina che
tutte ¥ idee ¢ Uanima che se le formay ma_sul maleriale



DELLA VERA FILOSOFIA - 211

che il corpo le appresta. Insomma, col soccorso della vera
teologia, fqndarono i sapienti ¢ristiani la vera filosofia. E sic-
come incominciarono a-nutrirsi del pane solido della fede,
arrivarono, dopo di essersi ben saziati di veritd, a deliziarsi
delle dolcezze della letteratura e della poesia: Post cenam
suavis fuit placentula. Ed infatti, € stato il secolo decimo-
quarto ik secolo in cui, dopo che la teologia e la filosofia si
clevarono alla pid grande sublimita, la letteratura, partico-
- larmente in Italia, attinse la pi gran perfezione: e le arti
ancora, sotto la tutela e all'ombra della cristiana scienza, in-
‘ commuarono a progredlre nel sentiero dell’o ngmahtﬂ cri-
stiana. Y
Fortunato T'occidente! Incomincid egll dal cercare ll re«-
gno e la giustizia di Dio, cioé la veritd cristiana, che ¢
giustizia della mente, come la giustizia & la verita del cuore;
e, secondo la pmmeésa del Dio Salvatore, ottcnne ancora
tutte le cose naturali ed umane; Querite primum regnum
Dei etfustitiam ejus, et hec omnia adjicientur vobis. Fortu-
nati ancora i dotti cristiani dell’oecidente, che, dopo di avere
eretto sopra solide basi, in proporzioni gigantesche ¢ ma-
gnifiche, I'edificio 'della vera teologia, ebbero ancora il vanto
di costruire la vera filosofia, di possedere la vera lettera-
tura, di ottenerc ogni forza, ogni cultura; ogni civilta
I medesimi vantaggi, camminando sulla stessa via, aveano
ottenuto ancora i dotti cristiani dell'oriente. Ma ahi! che, ad
onta dell’esempio dei grandi luminari della chiesa greca,
che non poggiarono tant’alto nel merito del sapere se non
perché pria di tutto furono gelosi di credere, e pel vanto
della fede avean colta la palma e gli onori del genio; ma
ahil dico, che, ad onta di un tale esempio dei loro padri e
maestri_nella religione, i Greci, piu che il Vdngelo e san
Paolo, amarono sino alla follia e al fanatismo Platone, quel
Platone che Tertulliano avea chiamato: il patriarca di tutti
gh eretici, patriarcham hareticorum ; e sant’ Irenco : la

’,



i

212 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

salsa di tutte le eresie, omnium hereseon condimentarium.
Quindi, invece di spiégare I'nomo colle solide dottrine som-
ministrate dal mistero di Gesu Cristo, vollero, con ardire -
egualmente stolido e sacrilego, arrivare ad intendere il mi-
stero di Gesu Cristo colle erronee dottrine di Platone sul-
P'uomo. Invece di prendere dalla cristiana teolbgia il lume
sincero per ben- vederci in filosofia, presero dalla pagana
filasofia il fuoco fatuo-da spiegare la teologia cristiana.

Ma questo fu lo stesso che cominciare il lor desinare dai
zuccherini e dallefrutta che allettano, e non lasciarsi piu -
appetito per la zuppa e per le vivande che nutriscono. Fu
lo stesso che invertire I'ordine naturale dello scibile, che
dimanda che si cominci dal credere per arrivare ad in-
téndere; Nisi credideritis, non intelligetis. Fu lo stessp che
cominciare dal fine; e cominciando male, peggio finirono.
Poiché, appunto perché sdegnarono di cominciare dal sot-
toporre la ragione alla fede, perdettero la fede e si arre-
starono nello sviluppo normale della ragione. Crearono
tutte te eresie; poiché I'engsia (vocabolo che significa opi-
nione particolare) ¢ di origine greca ed in quanto alla pa-
rola ed in quanto alla cosa. Caddero in tutti gli errori.
- Colla vera teologia perdcttero ancora la vera filosofia. Colla
filosofia, vera perdettero la vera letteratura; perdettero ogai
cnvnlr]lberta, ogni scienza, ogni cultura, ogni forza. Caddero
sotto Ja tirannia della Mezza-Luna; ed ora gemon da secoli
" col capo sotto il giogo dell’errore ¢ col collo sotto il taglio
della scimitarra musulmana. Sicché pud ripetersi di_loro -
cid che sant ’Agostino disse de’ GllldCl, che, sacrificando le
cose eterne per non perdere le temporali, meritaron di non
conservare le cose temporali e di perder le eterne; Tempo-
ralia ammittere timuerunt, et vilam cternam non cogita-
verunl, €t sit ulrumque amiserunt.

Ma i medesimi principii partoriscono sempre e da per
tutto le medesime conseguenze. Il secolo decimosesto si é

~



DELLA VERA FILOSOFIA =~ - A3

Y

detw. Il secolo della restaurazione della filosofia; ed &
verissimo. Ma bisogna aggnungervn una parola e dire: Della
filosofia PAGANA sopra le ruine della filosofia cristiana.

Poiché in quel secolo, sotto il nome derisorio di scolasti-
cismo, abbandapata questa filosofia per rispetto non solo
alle forme e al linguaggio, ma ancora ai principii ed alle
dottrine, Ia scienza fece aperto divorzio dalla religione. Al-.
lora pertanto si rimisero in' problema tutte le verita che a
filosofia cristiana aveva deﬁmte ‘Ma come si comincié a filo-
sofare sull'uomo senza alcun' riflesso a Gesu Cristo, 'uvomo
ritornd ad essere pei cristiani filosofi quel che era stato pei .
filosofi pagani, un profondo incomprensibil mistero per I'vo-
mo stesso. Non pid si conobbe, si dimenticd, si proscrisse la
verita capitale della sostanzialitd dell'wmano composto in
duplicita di sostanza, in cui la scienza dell’uomo tutta si
conticne; e percid, come colonna di cui si abbatte Ia base,
crolld tutta la filosofia. Bacone in Inghilterra, Cartesio in
Franeia, Leibnizio in Alemagna considerarono I anima e il
corpo dell’'uomo come dué sostanze separatamente complete
& solo perfunteriamente congiunte fra loro. Quindi i siste-
mi dell’ armonia prestabilita, delle cause occasionali, del
fisico influsso per ispiegare la consonanza delle operazioni
umane e la formazion delle idee; sistemi perd che, non avendo
appagata la ragiore, diedero campo di attribuire nell'uomo
' 0 tutto all’anima o tutto al corpo! Rinacquero adunque
nella cristiana Europa, lé due sette o scuole degli spiritua-
listi e dei sensualisti, che aveano colmato di scandali e dl'
errori la Grecia ¢ Roma pagana, con tutta'infame corteggio
dei loro delirii, delle loro turpitudini, delle loro assurdita.’
I sistemi sorsero dai sistemi, gli errori dagli errori. Le
scuole si_cambiarono in arene, dove i gladiatori -della filoso-
fia non combatterono che per reciprocamente distruggersi.
In questo orribile contrasto di dottrine, di costumi, di con-
tradizioni, di dubbii, d’incertezze, nessuna verita dell’or--

Vera filosofia. N ) 1%
g



214 ' DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

dine filosofico, politico, morale rimase presso i nuovi filosofi
salda eintatta. In Inghilterra, in Alemagna ¢ particolarmente
in Francia, nello scorso secolo, gli uni di ogni corpo, gli
altri di ogni spirito negarono I'esistenza; e gli uni e gli altri
rinnovando, con una infernale intrepidezza, tutte le bestem-
mie della greca filosofia, meno I'eleganza, negarono ogni co-
scienza, ogni legge, ogni culto, ogni divinitd; e lo scetticismo
divenne scienza, I'ateismo religione. Cosi la ragione, dopo
di aver tutto negato, negd ancora sé stessa; poiché con que-
st’atto diabdieazion di sé’stessa, dopo aver lungamente de—
lirato, finisce sempre la ragione umana.’

In quanto poi al secolo in cui noi viviamo, esso &, almeno
in parte, rivenuto da questi turpi delirii, da queste sacri-
leghe e disastrose illusioni. N& i popoli, né i re, dopo le
tristi esperienze che han subite, osano di.pensare a far di
meno della rehgnone. Ma la filosofia dov’é? Gran cosa! Tre-
cento anni si & filosofato, ed ancora si ricerca se vi ¢ una
veritd; se vi & um mezzo, un criterio certo da riconoscerla!
In trecento anni nessuna disputa si & terminata, nessuna

" questione si & decisa, nessuna veritd si ¢ definita, nessun
errore si & distrutto. Nelle contrade cattoliche la filosofia
professa arcora, rispetta le veritd fondamentali dell’ordine
intellettuale e morale; ma perché la chiesa -cattolica, depo-
sitaria fedele e incorruttibile di tutte le veritd non solo
rivelate, ma ancora naturali, vi fa rifletter sopra il raggio
della vera fede, eonservatore ed illuminatore d’ogni vero.
Nelle contrade cattoliche la filosofia si regge tuttavia in
piedis. ma perché la eattolica fede colla sua ombra salutare
la difende, colla sua soliditd la sostiene e l’appoggla. Nelle
contrade protestanti perd, nelle universitd dove si é avuto
lo stolido ed empio proposito di metter la filosofia fuori del
circolo di ogni azione, di ogni influenza cattolica, chi mi
sa dire che filosofia vi ¢?Chi mi &4 dire anzi se vi ¢ filoso-
fia? A meno che non vogliasi prostituire un tal nome ad



'DELLA VERA FILOSOFIA 215

un ammasso d'idec senza nesso, di principii senza fonda-
mento, di vocaboli senza significato. A meno che non si vo-
glia chiamar filosofia il caos informe, deforme e difforme di
sistemi contradittorii, di ipotesi del pari assurde e ridicole;
orribile caos in cui si son precipitati i primi quegli stessi
che T’hanno scavato, in cui riman sepolta ogni verita natu-
rale, ogni raziocinio retto, ogni nobile istinto, ogni senti-
mento virtuoso. A meno che non si voglia dir filosofia un
intemperante razionalismo che si trastulla a dubitare di
tutto, persino della ragione; di negar tutto, persino I'evi-
denza, per venirci predlcando senza rossore come senza ri-
morso, dopo diciotto secoli di cristianesimo, in pieno secolo
decimonone, il panteismo di Zenone, il materialismo di
Democrito, il sensualismo di Epicuro, il comunismo delle
donne di Platone; cioé tutto quello che ha partorito di piu
assurdo, di piu empio, di piu turpe, di piti animalesco e di
piu inverecondo, dacché ha commclato a delirare, la ragione
umana. Cesi la_ragione, che si era, a guisa di un gigante,
alzata verso del cielo come per rapire a Dio il suo scettro,
ha finito collo stramazzare a terra, anzi nel fango, come un
vilissimo insetto. In luogo della luce, cui si augurava. di
giungere, non ha fatto che addensar tencbre attorno di sé
e perdersi nella loro oscuritd; e colei che vantavasi di er-
gere colle sole sue ‘forze I'edificio del vero, non ¢ riuscita
ad ammassare se non ruine che I’banno oppressa. Ora, che
cosa ¢i potrd mai illuminare, se questa terribile esperienza
prolungatasi fin sotto degli occhi nostri non basta a persua-
derci a ritornare indietro e ricercare nel mistero di Gesu
Cristo la’ cognizione del mistero dell’uomo, e ricostituire
sulle basi della religione la filosofia?

Questo ritorno perd non ¢ solo pecessario per ottenere la
vera cognizione della natura dell’uomo, ma ancora per as-
sicurare la sua dignitd. Sopra di ¢he pochissime cose ancora
dopo breve respiro.

’



216 DEL PBINCI[PIO FOXDAMENTALE

~

QUANDO non si ha idea alc}ina dell'originale, I'imagine

* rimane non solo ignota, ma ancora negletta. Per lo contra-

" rio, la vista dell’originale, massime se & grande, se é augu-
sto, non solo fa riconoscere I'imagine, ma la fa ancora ri-
spettare ed amare. Ora in questc poche parole si contiene
la storia merale e politica di tutta 'umanita.

La filosofia pagana, perché priva della cognizione di Gesu
Cristo, non solo ignord mai sempre I'uomo, che ne ¢ il ri-
tratto; ma ancora lo disprezzo. L’epoca in cui la filosofia fu
piu in fiore ad Atene e a Roma fu I'epoca in cui fu I'nomo
piu oppresso. Roma sul declinare della repubblica contava

_un milione e duecentomila abitanti; ed in si gran popolo Cj-
cerone attesta che appena trovavansi duemila cittadini in-
dipendenti, Vix duo millia qui rem habeant; ed un milione
e cento novantottomila erano schiavi. La cittd regina della
libertd non era dunque in fondo che il paese, il serraglio
della servitu; e quel pugno di cittadini che si dicea popolo
romano era esso stesso un popolo tiranno prima che i ce-
sari lo rendessero un popolo schiavo. Or che cosa faceva al-
ldra la filosofia? Apri essa mai labocca per oombattere, fece
un sol segno di disapprovazione per condannare, sparse una
sola lacrima per compiangere questo stato.di profonda de-
gradazione' in cui era caduta I'umanita? Tutt’al contrario;
la filosofia pagana riguardd mai sempre la schiaviti come
it destino naturale dell’'vomo, come una condizione neces--
saria all’esistenza della societa. Quindi poco & il dire che
nessun savio del gentilesimo ha mai proscritta la servitu;

. bisogna aggiungere, per esser nel vero, che la filosofia, lungi

14



DELLA VERA FILOSOFIA ~ 217
dall’aver mai pensato a spezzar le catene dell’'uomo, non

fece che aggravarle, apprestando alla_tirannia il favore delle

.sue dottrine e I'appoggio del suo esempio,

Poiché Platone aveva definito-'nomo un animale a due
piedi e senza piume (degno percid di vedersi presentare
I'emblema. della sua definizione in un pollo spcnnato), é
forse da maravigliare che i tiranni della Grecia e i cesari
di Roma abbiano procurato di mettere in pila questo misero
‘pollo per farné buon brodo? Ponch‘e Aristotele aveva fred-
damente affermato che gli uomini tutti,"salve poche ecce-
zioni, nascono naturalmente schiavi, ossia che la servitu ¢
lo.stato naturale dell'uomo, é forse a stupire che i conqui-
statori si siano affrettati di far gli uomini schiavi ¢ di met-
terli cosi nel naturale loro stato? Poiché Seneca fece dire a
Lueano in Roma che 'uman genere esiste pel comodo e per
la delizia di pochi; Humanum paucis vivit genus; ¢ da sor-
prendersi che i cesari abbiano profittato della lezione per
immolare il popolo, come turpissimo gregge; Turpe pecus
(secondo la orribile espressione di Orazio) ai loro capr\ccl
‘crudeli? )

E Lucullo e Crasso e Cesare e Catone e Seneca, austeri
. stoici per dottrina, e nella vita turpi epicurei, non eran
quelli che in casa loro aveano portato a molte migliaja il
numero degli schiavi? Questi ipocriti professori di austera
morale non eran quelli nelle cui case gli uomini, stimati
da meno che.i bruti e come semplici cose, tamquam res,
erano condannati a servir d’istrumento da soddisfare e la
sozza libidine e glistinti crudeli dei loro padroni? Ah la filo-
sofia, coll’avere ignorata la vera natura dell’'uomo, ne avvili
la condizione! ed animata da un immenso egoismo, vide mai
sempre e da per tutto, con una impassibile indifferenza, con
una compiacenza spietata, il genere umano a’piedi di stu-
pidi tiranni che non lasciavan.la vita,agli vomini che per

patire, gli occhi che per piangere, e che non gittavan loro '

14

-



218 DEL’PRINCIPIO FONDAMENTALE
che un tozzo di pane intriso nel sangue umano per disfa-
marsi; Panem et circenses. ’

. Or come ¢ dunque avvenuto che in questa medesima Roma,
in cui 'nomo era gia si avvilito e depresso, & oggi, pia che
altrove, apprezzato? Come sono da questo suolo scomparsi
cotanti orrori, senza che ne sia restata traccia veruna? Chi
ha mai strappato I'uomo dagli artigli della tirannia che ne
aveva falto sua preda? AhT'uomo-Dio vi ¢ stato predicato, cre-
duto, accolto; ed ¢ stato questo augusto originale che, appena
conosciuto, appena scoperto, ha fatto riflettere sull’uomo,
sua imagine, un raggio della sua divinitd, che non solo
ne scopri le ammirabili fattezze, ma gli cpncilid rispetto e
amore; non solo ne riveld la'natura, ma ne elevd ancora
la dignita. Fu allora che I'uvomo, riconosciulo vera imagine
del Dio monarca dei cieli, divenne esso pure cosa celeste e
" divina. Si ¢ come imagine di Gesu Cristo, e come colui
dal quale e nel quale I'uvomo-Dio si degna di essere rap-
presentato, che la caritd lo ristora famelico, lo assiste in-
fermo, lo ricuopre ignudo, lo consola afflitto: ed ¢ stato un
vicario di Gesu Cristo, 'immortale pontefice Alessandro Ill,
che con una bolla aboli per sempre tra’cristiani la schiavitu.
E perehé non vi sia dubbio che I'uomo, pel riflesso del-
I'uome-Dio, ha ricuperata la sua dignita, e che, appena que-
sto grande originale si occulta, 'uomo ricade tosto nell’av-
vilimento e nel dispregio; rammentiamo cié che ¢ non ha
guari accaduto presso di una gran nazione.

Platone avea detto che i popoli sarebbero felici se i re
fossero filosofi, o i filosofi re. Federigo il grande, re di Prus-
sia, filosofo esso pure e protettore della filosofia, diceva
al contrario: Quando io voglio punire una provincia, vi
mando i filosofi' per governarla. Ora la Francia ha provato,
a suo gran costo, che il filosofo re ha detto piu il vero che
il re de’filosofi. Appena ivi difatti gli allievi della filosofia
s’impadronirono delle redini abbandonate dal potere, ap-



DELLA VERA, FILOSOFIA 219

pena, abjurato il cristianesimo, con una mano sacrilega ve-
larono il grande originale, Gesu Cristo, sicché non riflette
esso piil il suo raggio divino sull’'nomo; questa-imagine
- augusta divenne all’ultimo segno spregevole. Un istinto fe-
roce di avvilir I'uomo, di distruggerlo, si sviluppo nel cuore
dell’'vomo. E, gran cosa! la religione, che aveva parlato sem-
pre all’uomo de’suoi doveri, ne aveva stipulata la liberta.
Appena perd la filosofia gli parlo de’suoi dritti, lo fece ri-
cadere -nella servitu; e la famosa dichiarazione dei dritti
dell'uomo divenne la gran carta del suo servaggio ed il
codice della sua oppressione. La religione,'personiﬁcata in
Gesu Cristo, avea elevato 'nomo sino a Dio; la filosofia per-
sonificata nella dea della ragione lo fece discendere fin sotto
al bruto. 11 brato fu messo sotto la salvaguardia delle leggi;
¢ I'uomo fu solo sagrificato. La eroee, simbolo di sangue e
di dolore, avea arrestato nel mondo i sacrificii umani; e le
prostitute collocate ignude sopra gli altari, questi simboli
della voluttd e del piacere, fecero versare il sangue umano
a torrenti; ed a’piedi di questi idoli viventi si rinnovarono
‘in ogni istante ecatombe crudeli di vittime umane *. Ecco-

! Gli orrori che ebbero luogo in Francia, in quest’epoca di sacrilegio, )
di carnificina e di sangue, sono si straordinarii e si nuovi che pare im-
possibile che si siano potuti pensare, non che siansi potuli veramente
commetlere anche presso il popolo pin selvaggio e_pil crudele. Quel paese,
gia si colto e si cristiano, si Vide ricoperto di cinquantamila comitati ri-
voluzionarii, di. cinquecentoquarantamila accusatori investiti tutti del
diritto di vita e di morte, di quasi altrettanti patiboli carichi sempre di
vittime e di altrettante prigioni sempre piene d’innocenti. La guillottina,
eretta sopra tutlii punti e sempre in azione, non essendo sufficiente a con-
tentare il furore che regnava negli spiriti per I’immolazione dell’uomo,
vi si aggiuuse la mitraglia, le annegagioni in ‘massa, i massacri; e, come.
se cio fosse stato poco, si faceano sforzi inauditi per incoraggiare, per aiz-
zare, per coslringere meta pella popolazione a scannare V’altra meta: poi-
ché ora si cercava di atterrirla per mezzo delle piu atroci calunnie sparse



220 DEL PRINCIPJO FONDAMENTALE

cio che ha saputo fare per 1'uomo la filosofia; ed il detto
del re Federigo & giustificato. N
Deh che I'uomo non ¢& sacro, non & nobile se non in quanto
la cristiana religione fa sopra di lui riflettere un raggio del
cielo. Ristretto alla terra, diviene esso un essere spregevole
e vile. Esso ¢ grande per quello che rappresenta. La sua
nohilta non viene solamente dalla sostanza di che é compo-
sto, ma principalmente dal mistero che viricopia: non dalla

N

sopra coloro che si volevano immolare; ora si presentavano i beni delle
viltime come ricompensa di coloro che se ne volessero fare i carnefici,
ed ora si additava la liberla come il premio del massacro di quanto vi
era di onesto e di virtuoso.

Sicché la carnificina, organizzata in tutte le citta, in pochi mesi le
inondo del sangue di piu milioni d'uomini. « Il governo, dice il giron-
dino Riouffe nelle sue Memorie diun detenuto, il governo era nelle mani
di uomini depravati che, non contenti d’insultare al sesso femminile,
abusandone nella”maniera pil mostruosa, gli aveano giurato ancora un
odio implacabile. Donne giovani, o gravide, o che aveano da poco parto-
rito, ed erano in quello stato di debolezza ¢ di paliore ch’é conseguenza
di questo travaglio della natura, e che sarebbero state rispettate presso i
popoli piu selvaggi, venivano giorno e notte ammassate alla rinfusa in
un orribile ergastolo. Vi giungevano; dopo di essere passate di prigione in

“prigione, colle loro deboli mani compresse in ferri indegni e krudeli; ed
aleune con un collare di ferro al collo, vi entravano per lo piu semivive,
svenute ¢ portale a braccia da carcerieri che ne faceano le risa, ovvero
in istato di stupefazione che le rendeva come imbecilli. Verso gli ultimi
mesi avresti veduta spiegarsi contro queste vittime infelici I’attivita del-
Pinferno. Giorno e notte era continuo I’aprirsi e chiudersi delle porte della
prigione. Sessanta ne arrivavano la sera per andare sul palco. L’indomani
" cento altre ne giungevano cui la stessa sorte toccava il di appresso. Nella
piazza di Sant’Antonio era stato scavato uh immenso acquedotto che dovea
ricevere il sangue. Diciamolo, per quanto sia orribil cosa il dirlo: Tutti
i giorni il sangue umano veniva attinto coi secchi; e quattro uomini nel
tempo delle esecuzioni erano occupali a vuotare questi secchi nell’acque-
dotto.» Ed affinché si sappia che questi orribili delitti, di cui arrossisce la
storia, furono V’effetto delle dottrine di empieta che aveano renduto come
bruti gli uomini piu colti, e non gia dell’indole grossolana e crudele del




_DELLA VERA FILOSOFIA 221

naturale filosofia, ma dalla religione divina. Imperciocché ¢
proprio del mezzo il far conoscere gli estremi che in sé riu-
nisce. Ora Gesu Cristo, essendo nomo-Dio, solo in Gesu Cri-
sto e per Gesu Cristo ¢ conosciuto ed amato Dio e I'uomo.
Fate colla: vostra imaginazione il giro. del globo, e trove-
rete che, dovunque Gesu Cristo non ¢ conosciuto, vi ¢ igno-
ranza di Dio ed oppressione dell'uomos; vi é superstizione
"¢ barbarie; la religione ¢é assurdita, tirannia é I'impero. Do-

popolo, si osservi che il torto del popolo fu" di lasciarsi condurre da uo-
mini piu malvagi e piu sanguinarii di lui; ma che non era.il popolu
che dava ai tribunali rivoluzionarii ’autorita di accusare, di giudicare,

~di condannare a morte, senza appello e\ scnza difesa; non fu il popolo
che concepi la legge dei sospetti; che faceva incensare la ragione sotto
JI’emblema di una prostituta; che penso a votare ringraziamenti e dichia-
rare benemerite della patria le donne divenute madri fuori del matri-
monio; non fu infine il popolo che propose di far scorticare I’innume-
rabili cadaveri che coprivano il suolo, a fine di trar partito dalle loro
pelli. Rimontando all’origine di queste invenzioni infei'nali, si trova.sem-
pre_che un uomo di cultura ne fu Pautore.

Fu per esempio un Dubois, che proposc di non doversi considerare_come
veri patrioti se non gli uomini che avessero meritato di essere impic-
cati. Fu un David, che fece erigere sul baluardo degli Italiani un arco di
trionfo in cui si vedeva la moltitudine portare teste insanguinate sulla
punta delle alabarde. Fu la convenzione intera, che andava sulla piazza
di Luigi XV a celebrare solennemente I’anniversario della decapitazionc
dell’infelice Luigi XVI, e che, per rendere piu solenne la festa, faceva
tagliare quattro teste in mezzo ai canli e alle danze. Furono i satelliti di
Carrier, che rispondevano con colpi di sciabola alle lagnanze che facevan
le donne di vedersi spogliare in pubblico senza pudore prima di essere
annegate. Fu un Le Bois che, con uno spaventevole raffinamento di bar-
barie, faceva collocare un’orchestra presso alla guillottina, che somava
nel mentre che si tagliavano le teste e si versava a torrenti il sangué
umano. La storia-delle umane atrocitd non presenta esempi di uguali
barbaric e¢ di uguale disprezzo per la vita degli uomini. Ecco che cosa
diviene Puomo agli ﬂcdhi dell’uomo, per un istante che si cessa di ve-
dervi I'imagine di Dio e il ritratto di Gesu Cristo! (Vedi Efudes histo-
riques de M. Chileaubriand, préface.)



~
Al

222  DEL PRINCIPIO FONDAM. DELLA VERA FILOSOFIA
vunque regna altra religione che quella del Nazareno, la
schiavitti ¢ di diritto e di fatto; dove finisce I'impero del
cristianesimo, comincia quello del servaggio. Dove Gesu Cri-
sto non &, adorato, I'uomo & oppresso; dove non ¢ inalberata
la eroce, I'nomo ¢ crocifisso. . !

Conchiudiamo adunque. Noi abbiam veduto che la proposn-
.zione: L'uomo anima, e corpo é un composto sostanziale e
fisicamente uno, non ostante la duplicitd di sua sostanza, é
.il principio fondamentale della vera filosofia; che questa pro-
posizione non pud essere bene intesa che coll'ajuto di que-
st’altra proposizione: Gesu Cristo womo-Dio é ipostatica-
mente uno, non ostante la duplicitc delle sue nature, che
¢ il principio fondamentale della vera teologia. Cid & a dire:
che T'uomo trae solo dalla religione cristiana le idee della
sua natura, della sua dignitd, della sua grandezza; e, che la
vera scienza, la, vera nobilta dell'uomo, solo nella vera reli-
gione ha la sua base e il suo appoggio.

Applichiamoci adunque allo studio profondo della vera
religione, se vogliamo far fiorire la vera filosofia, ¢ quindi
la vera letteratura, che ne é comela parola e I'espressione;

~ € riguardiamo i nemici o gl'indifferenti verso la religione
come ingrati figliuoli che la loro madre disprezzano; come
i nemici della vera dignitd umana, della vera scienza, della
vera letteratura, del vero incivilimento e della vera liberta.

FINE

(O
(2
)
oo
-t









Digitized by GOOg[C






Digitized by GOOg[C






