
Informazioni su questo libro

Si tratta della copia digitale di un libro che per generazioni è stato conservata negli scaffali di una biblioteca prima di essere digitalizzato da Google
nell’ambito del progetto volto a rendere disponibili online i libri di tutto il mondo.

Ha sopravvissuto abbastanza per non essere più protetto dai diritti di copyright e diventare di pubblico dominio. Un libro di pubblico dominio è
un libro che non è mai stato protetto dal copyright o i cui termini legali di copyright sono scaduti. La classificazione di un libro come di pubblico
dominio può variare da paese a paese. I libri di pubblico dominio sono l’anello di congiunzione con il passato, rappresentano un patrimonio storico,
culturale e di conoscenza spesso difficile da scoprire.

Commenti, note e altre annotazioni a margine presenti nel volume originale compariranno in questo file, come testimonianza del lungo viaggio
percorso dal libro, dall’editore originale alla biblioteca, per giungere fino a te.

Linee guide per l’utilizzo

Google è orgoglioso di essere il partner delle biblioteche per digitalizzare i materiali di pubblico dominio e renderli universalmente disponibili.
I libri di pubblico dominio appartengono al pubblico e noi ne siamo solamente i custodi. Tuttavia questo lavoro è oneroso, pertanto, per poter
continuare ad offrire questo servizio abbiamo preso alcune iniziative per impedire l’utilizzo illecito da parte di soggetti commerciali, compresa
l’imposizione di restrizioni sull’invio di query automatizzate.

Inoltre ti chiediamo di:

+ Non fare un uso commerciale di questi fileAbbiamo concepito Google Ricerca Libri per l’uso da parte dei singoli utenti privati e ti chiediamo
di utilizzare questi file per uso personale e non a fini commerciali.

+ Non inviare query automatizzateNon inviare a Google query automatizzate di alcun tipo. Se stai effettuando delle ricerche nel campo della
traduzione automatica, del riconoscimento ottico dei caratteri (OCR) o in altri campi dove necessiti di utilizzare grandi quantità di testo, ti
invitiamo a contattarci. Incoraggiamo l’uso dei materiali di pubblico dominio per questi scopi e potremmo esserti di aiuto.

+ Conserva la filigranaLa "filigrana" (watermark) di Google che compare in ciascun file è essenziale per informare gli utenti su questo progetto
e aiutarli a trovare materiali aggiuntivi tramite Google Ricerca Libri. Non rimuoverla.

+ Fanne un uso legaleIndipendentemente dall’utilizzo che ne farai, ricordati che è tua responsabilità accertati di farne un uso legale. Non
dare per scontato che, poiché un libro è di pubblico dominio per gli utenti degli Stati Uniti, sia di pubblico dominio anche per gli utenti di
altri paesi. I criteri che stabiliscono se un libro è protetto da copyright variano da Paese a Paese e non possiamo offrire indicazioni se un
determinato uso del libro è consentito. Non dare per scontato che poiché un libro compare in Google Ricerca Libri ciò significhi che può
essere utilizzato in qualsiasi modo e in qualsiasi Paese del mondo. Le sanzioni per le violazioni del copyright possono essere molto severe.

Informazioni su Google Ricerca Libri

La missione di Google è organizzare le informazioni a livello mondiale e renderle universalmente accessibili e fruibili. Google Ricerca Libri aiuta
i lettori a scoprire i libri di tutto il mondo e consente ad autori ed editori di raggiungere un pubblico più ampio. Puoi effettuare una ricerca sul Web
nell’intero testo di questo libro dahttp://books.google.com

1



53327 SCHEDATO

OPERE COMPLETE

DEL REV. PADRE

GIOACCHINO VENTURA



La presente traduzione, eseguita a Parigi di commissione e con ap-

provazione dell'Autore, è proprietà esclusiva dei coeditori Carlo Turati

di Milano e Dario Giuseppe Rossi di Genova, i quali, in forza di regolare

contratto stipulato a Parigi il 27 settembre 1852 , intendono godere del

diritto che accordano le leggi ed i singoli trattati sulla proprietà letteraria

tra la Francia e gli Stati Italiani ; riserbandosi il diritto di sequestrare ed

agire contro i contraffattori ed introduttori di estere edizioni .



SCHEDAT 1860

DELLA
SBN

VERA E DELLA FALSA

FILOSOFIA

BIBLIOTECA

N.

SURLACE

Scaff. 30

Palck. A

Num.
3

M

٢٠١

EVGIACO

BIBLIOTECH

MILANO

CARLO TURATI

GENOVA

DARIO G. ROSSI

COEDITORI

1854



Milano, luglio 1854.

TIP . TURATI



DELLA VERA

E

DELLA FALSA FILOSOFIA

§ 1. Modo di procedere poco delicato del visconte Vittore di Bo-

nald nella sua lettera al padre Ventura. Inesattezza dei fatti

coi quali il visconte giustifica questa lettera . Insinuazioni poco

benevoli confutate. Più a compatirsi il visconte che il padre

Ventura d'essere stato mal servito dalle sue rimembranze e

dai suoi amici.

SIGNOR VISCONTE,

Parigi , 15 maggio 1852.

Le mie prediche della quaresima, che si sono prolungate

fino alla fine del mese scorso, m'hanno talmente sfinito che

ogni sorta di lavoro mi è stato impossibile nei primi giorni .

di questo mese. Ciò potrà spiegarvi il ritardo di questa ri-

sposta alla lettera senza data che mi avete fatto l'onore d'in-

dirizzarmi, io credo, verso la metà di aprile. In ogni caso 10

mi consolo col pensiero che voi, signor visconte, per aver

atteso non avrete nulla perduto.

Io non ebbi cognizione di questa lettera che per mezzo

de'giornali , a cui avete avuto l'estrema delicatezza d'indi-

Vera e falsa filosofia.
1



6 DELLA VERA

rizzarla direttamente; senza dubbio affinchè essa più sicu-

ramente e con maggiore strepito mi giungesse. Non reste-

rete adunque sorpreso di vedere , per la stessa via della

stampa, quella risposta che a buon dritto la vostra lettera

ripete.

Voi conoscete le disposizioni di alcuni giornali, non molto

benevoli a mio riguardo ; dovevate dunque aspettarvi quei

commentari che l'hanno accompagnata, dei quali io voglio

creder ne siate dolente. In quanto a me, io non debbo oc-

cuparmene, preferendo solamente che la coscienza cattolica

de'loro autori e de'loro lettori decida fino a qual punto

tali commentari sieno giusti, ragionevoli, cristiani, generosi,

francesi, e sopra tutto fino a qual punto abbraccino essi l'in-

teresse della religione. Avrei fatto altrettanto della vostra

lettera, se avessi potuto credervi a livello di coloro ai quali

vi siete rivolto per darle la maggiore pubblicità . Riceverete

adunque questa risposta siccome un novelło omaggio ch'io

rendo all'importanza della vostra persona ed alle grandi qua-

lità che vi distinguono.

Sul proposito di alcune osservazioni che io ho fatto nel

volume delle mie Conferenze sulla filosofia dell'immortale

autore della Legislazione primitiva, vostro padre, voi mi

dite: « Avrei voluto presentarvi piuttosto alcune osserva-

» zioni su ciò che può stimarsi esagerato ed intieramente

>> inesatto nelle vostre diverse critiche, se non avessi spe-

" rato trovare nella vostra seconda edizione le correzioni o

>>almeno le modificazioni che sembravate avermi promesse.

» Ma non essendosi avverata una tale speranza, io non ho

» più alcun motivo di differire la risposta, essendo in qual-

>>che modo per me un dovere di pietà filiale. "

Ora in tutto ciò non v'è punto d'esattezza. Ecco i fatti,

che mi duole trovarmi posto da voi nella necessità di rista-

bilire in tutta la verità loro, non potendo rimanere, nell'in-

teresse della mia posizione e del mio ministero, sotto l'ac-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 7

1

cusa, risultante dalle vostre parole, d'essere uno spirito leg-

giero che non mantiene le sue promesse.

Nel passato settembre, trovandomi a Montpellier, il signor

Gabriele di Bonald, vostro figlio, venne a vedermi in compa-

gnia del suo amico signor Raimondo Thomassy, economista e

letterato distinto e grande cattolico ; mostrò egli come gli dis-

piacesse che, in una nota delle mie Conferenze, sembrava che

avessi avuto l'idea di porre suo avo tra i filosofi da com-

media . " Io gli feci osservare che una qualificazione di tale

natura, agli occhi d'ogni ragionevol lettore, non poteva in

modo alcuno riferirsi al grande uomo che nella stessa nota

io chiamava ingegno eminente, - filosofo profondo, -

saggio pubblicista, - distinto scrittore,- cattolico sincero

e fervente, UN VERO GENIO (pag. 136). Ciò non ostante, per

far cosa grata al signor Gabriele, io gli promisi che nella se-

conda edizione del mio libro avrei rivolto in modo la frase in-

criminata che qualunque altra significazione, fuori di quella

che avrei voluto darle, divenisse impossibile.

Io son siciliano, signor visconte; ed è proprio delle mie abi-

tudini e del mio carattere, allorchè faccio una promessa, di

mantenerla . Per la qual cosa QUESTA promessa ebbe suo ef-

fetto, siccome voi stesso avreste potuto convincervene, con-

frontando nelle due edizioni il passo in discorso. Avrei fatto

di più , se avessi promesso di vantaggio ; e avrei promesso

di più, se mi avessero più richiesto. Quel che è certo si è,

che vostro figlio non credette di far altra osservazione su

tutto il resto, nè trovò nulla d'esagerato e d'intieramente ine-

satto nelle mie diverse critiche. Egli riconobbe, siccome voi

stesso riconoscete, che il signor di Bonald " non era filosofo

di professione » che anzi dichiarò apertamente che « l'avo

suo avea trattato di filosofia quasi per caso. » Nel che , del

resto , non si è allontanato dall'avviso del venerabile suo

zio, il cardinale arcivescovo di Lione, il quale, incontratomi

nelle sale di monsignor vescovo di Montpellier pochi giorni

۱



8 DELLA VERA

dopo, mi disse, dinanzi a quel degno prelato ed al suo gran

vicario : « Io leggo con vera sodisfazione le vostre Conferen-

» ze. In esse avete trattato severamente mio padre, MA AVETE

» RAGIONE. » In tal modo, la pietà filiale non ha impedito a

quel gran cardinale d'essere giusto , leale ed anco indul-

gente a mio riguardo. Voi avevate di già conosciuto tutto

ciò, ma sembra che lo abbiate dimenticato.

Voi mi compiangete nella vostra lettera « di non essere

» in miglior modo servito dalle mie rimembranze ; » e per

consolarmi, aggiungete con affettuosa bontà : « Il tempo af-

>> fievolisce la memoria; si è questo uno di quegli oltraggi

» ai quali noi possiamo men facilmente sottrarci. » Ciò è

vero ; e voi stesso ne porgete una prova tanto più triste,

in quanto che, credo ne converrete, è maggiormente a com-

piangersi colui che dimentica ciò che è accaduto in fami-

glia da qualche mese, di quello che perde ciò che fu detto

già da trent'anni ; se pure è vero ch'io l'abbia dimenticato.

Ma voi portate ancora più lungi la vostra bontà amio ri-

guardo, in ciò che segue. Dopo aver biasimato « la vivacità

>>del mio linguaggio, l'amarezza delle mie espressioni,” avete

la bontà di scusarmi , dicendo : « Dichiarerò frattanto che

" molte cose saranno sfuggite alla vostra penna senza al-

» cuna cattiva volontà . Tutte le lingue, e particolarmente la

>> lingua francese, hanno tali delicatezze e tali irritabilità,

» che non possono giammai venire esattamente apprezzate

» dagli stranieri ... Ma voi avete intorno degli amici, degli

» editori affezionati, che potevano rendervi avvisato, e la vo-

" stra seconda edizione attesta chiaramente che poco loro

» costa un tale avvertimento.» Ora, per quanto benevoli sia-

no state le intenzioni che vi hanno ispirato queste parole a

Montpellier e che le hanno fatte cader dalla vostra penna

senza nessuna cattiva volontà, io debbo dirvi, vostro mal-

grado, che a Parigi sonosi rinvenute celate in esse insinua-

zioni malevoli fino all'odio, ingiuste fino alla calunnia.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 9

Nelle parole che io ho sottolineato, perchè sottolineate

da voi, è stato notato che, nella vostra idea, i miei amici ed

i miei affezionati editori entrano in qualche parte nella re-

dazione delle mie Conferenze. Ma voi sapete, signor visconte,

in modo da non poterne dubitare che, dall'istante in cui

venni in Francia, Iddio, nella misericordia sua, accordommi

la grazia d'esser sufficiente in tutto e per sempre a me stesso,

che in tutto ciò che ho predicato o pubblicato, se havvi del

buono devesi a Dio, a Dio solamente, a cui debbo tutta la

mia riconoscenza, e se havvi del cattivo devesi a me, a me

solamente, che debbo esserne responsabile ; e che niuna crea-

tura umana v'entra per nulla, non solamente in quanto al

fondamento, ma anche in quanto alla forma ; non solamente

in quanto alle idee, ma rispetto ancora alla lingua ed alle

espressioni. Mi è impossibile adunque di spiegare altrimenti

ciò che or ora ho letto, se non per un abuso di fiducia del

vostro segretario, che avrà sorpreso la vostra firma, dopo

avere falsato il vostro pensiero; ovvero, per una negligenza

molto colpevole dalla parte de'vostri amici e de'vostri af-

fezionati editori che potevano rendervi avvisato che, scri-

vendo tali linec, voi potevate passare presso coloro che

non hanno, siccome me, la fortuna di conoscere la schiet-

tezza del vostro cuore e l'altezza de'sentimenti vostri

per uno di quegli uomini che non credono trovarsi virtù e

talenti negli altri, perchè essi stessi non posseggono nè virtù

nė talenti. Ecco il pericolo che avete corso.

-

Siete adunque molto generoso, signor visconte, in avermi

voluto compiangere perchè la mia gente non m'abbia avver-

tito di ciò che, nel mio stile, poteva offendere le delicatezze

e le irritabilità della lingua francese. Ma, lo ripeto ancora

una volta, siete ben più da compatire voi stesso che la vo-

stra gente non v'abbia reso avvisato che nella vostra lettera

potevate offendere le delicatezze e le irritabilità, molto più

sensibili, della verità, della giustizia e della carità.



10 DELLA VERA

§ 2. Voci sparse che il vero autore della lettera indirizzata al

padre Ventura non è il signor di Bonald, ma una società CAR-

TESIANO-GIANSENISTICA. La circostanza che questa lettera é

meno una difesa del signor di Bonald padre che l'apologia del

cartesianismo prova che tali voci non sono prive di fondamento .

Il nuovo Pascal o il novello Arnaldo . Dichiarazione del padre

Ventura, il quale intende indirizzare le sue riprensioni e le

sue censure non già al signor di Bonald, ma a quella società

chelo avrebbe ingannato. Vantaggi di questa polemica per il

signor di Bonald e per il padre Ventura . È per quest'ultimo

un'occasione di maggiormente sviluppare le sue dottrine filo-

sofiche .

Ricevo nel punto medesimo alcune lettere di Montpellier

che mi annunciano cose molto straordinarie. Secondo esse,

la lettera che voi mi avete diretta, signor visconte, non sa-

rebbe già l'opera d'una sola persona, ma bensì d'una società,

la società cartesiano-giansenista, esistendo ancora , quan-

tunque agonizzante, in cotesta città cotanto cattolica, dove

è stata la causa primitiva di tutti gli scandali che in que-

sti ultimi tempi ebbero luogo nella vostra insigne diocesi.

Io non avea a rimproverarmi d'essermi intromesso nė

punto nè poco negli affari di questa società. Ma quel poco

successo che, grazie alla benedizione di Dio e all'indulgenza

de'vostri eccellenti concittadini, aveano coronato le fatiche

del mio ministero l'aveano oltre ogni segno irritata contro

di me. Pei mezzi i più vili e più malvagi - perchè ogni

settario è altrettanto malvagio che vile, m'avea essa mosso

alcuni assalti ch'io avea creduto dover disprezzare. Non

avendo potuto nuocermi da vicino, cercava essa l'occasione

di colpirmi da lungi. E questa occasione credè rinvenirla in

quella critica che, per la ragione che quanto prima dirò, tes-

ser dovetti sopra alcune dottrine del signor di Bonald : e

tanto maggiormente, in quanto che io mi vidi costretto d'u-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 11

nirvi il nome di Cartesio e d'indicarvi i pericoli del metodo

suo. La società, da buona cartesiana, detestava naturalmente

il signor di Bonald e le sue dottrine; ma, nella speranza di

crearmi dei nemici, sarebbe essa divenuta superiore a tali

rancori, risvegliando in voi l'irritabilità filiale; impegnan-

dovi a vendicar la memoria del vostro illustre genitore e

offrendosi alla circostanza di servir d'ausiliare. Non permet-

tendovi la natura e la moltiplicità delle vostre occupazioni

di trattar da voi solo soggetti filosofici, voi vi sareste con-

fidato alla scienza e alla buona fede di questi strani alleati,

i quali però non hanno ancora provato di possedere profon-

damente nè l'una nè l'altra. Si sarebbero essi incaricati

della compilazione della missiva; e voi, con tutta fiducia fir-

mandola, ne sareste rimaso compiutamente ingannato.

--

-

Secondo la stessa corrispondenza , il nuovo Pascal e il

novello Arnaldo come essi chiamansi modestamente tra

loro
ne sarebbero complici. Pascal in particolare, che, adi-

ratosi contro di voi per una certa frase offensiva sfuggitavi

a suo riguardo, sarebbesi rappattumato, divenendo anzi il vo- .

stro migliore amico, « poscia che voi, colla vostra lettera me-

" ravigliosa, m'avete posto alla ragione. » E Arnaldo avrebbe

a sua volta esclamato : " Chi avrebbe creduto il signor Vittore

>> si forte in filosofia quanto ho mostrato di esserlo in questa

ود

lettera ? Alcuni altri, arbitrantes se obsequium præstare

Deo, avrebbero soggiunto che « la vostra lettera è un capo-

>>lavoro di logica, di sana educazione e di buone dottrine ' . »

Ma in ciò che voi leggerete vi sarà addimostrato precisamente

il contrario; vi sarà provato che in quegli elogi dettati dallo

L'apologia, per esempio, del metodo cartesiano condannata a Roma,

, e dallo stesso Cartesio, di cui il vero Arnaldo dice che « le lettere son

» piene di pelagianismo. (Lettres de M. Arnauld, lettre 243.) Fa duopo

avvertire ciò che un giornale ha detto contró la filosofia di Cartesio, e la

lettera d'un pio e dotto gesuita sullo stesso soggetto.



12 DELLA VERA

spirito di parte e da ignobili passioni, havvi maggiore adu-

lazione che verità ; ed io voglio credere che voi siete ben

Jungi dall'esserne sodisfatto, poichè una tale sodisfazione

non sarebbe vissuta che per lo spazio d'un certo mese.

Io sono ben lontano dal prestare intiera fede a tutti que-

sti romori ; chè anzi io voglio credere che Pascal e Arnaldo,

negli elogi che v'hanno indirizzato in questa lettera, mo-

strino a mio riguardo un sentimento di benevolenza. Ma dal

modo con cui vi siete posto a difendere vostro padre, io mi

trovo costretto di crederne qualche cosa. L'autore della let-

tera pone tanto zelo a difendere Cartesio e la sua scuola,

che fa duopo riconoscere che non è tanto un figlio che di-

fende il padre suo, quanto un discepolo che fa l'apologia

del suo maestro; e che non fu già coll'intenzione di difen-

dere il signor di Bonald che si parlo di Cartesio, ma fu in-

vece con lo scopo di difendere Cartesio che si parlò del si-

gnor di Bonald. Tutta la vostra lettera da un capo all'altro

par più il panegirico della filosofia di Cartesio che non la

difesa del padre vostro ; e per mostrar di non lodare Car-

tesio che nell'interesse del signor di Bonald , gli fate il

grandissimo torto di darlo per cartesiano.

Parrà forse ch'io non dovessi porre al chiaro tali romori .

Ma mi è stato impossibile impedirlo; primieramente, nel-

l'interesse della vostra riputazione. Siccome questa rispo-

sta potrà porvi, io temo, in una condizione non troppo lu-

singhiera, egli è necessario che si conosca che voi non l'a-

vete personalmente meritata ; che non vi trovate in questa

lettera che per un sentimento d'onorevole leggerezza onde

si è profittato e di buona fede indegnamente tradita.

La pubblicazione di tali particolarità porta un qualche

vantaggio ancora per me. Dovendo trattenermi in questa

replica non tanto con voi quanto con una setta, troverommi

in miglior condizione. Per la qual cosa io dichiaro antici-

patamente che tutto ciò che potreste trovarvi disaggrade-



1

13E DELLA FALSA FILOSOFIA

vole, non a voi intendo io d'indirizzarlo, ma a quella scuola

che, abusando del nome vostro, è venuta ad attaccarmi.

Quest'ultima circostanza, di non avere cioè a risponderé

ad un individuo, ma ad una scuola, mi farà forse perdonare

la lunghezza di questa lettera e le spiegazioni un poco troppo

estese sulle grandi questioni della vera e della falsa filo-

sofia, della vera definizione dell'uomo, dell'origine delle

idee; nelle quali spiegazioni io non sarei giammai entrato,

se solo da voi personalmente avessi avuto a difendermi. In

tal modo, levandosi la discussione dal terreno dell'interesse

delle persone alla regione della dottrina e delle idee, forse

non avrò perduto il mio tempo a scrivere punto più che

altri lo perderanno nel leggermi: Riprendo adunque la vo-

stra lettera al punto ove l'ho lasciata.

§ 3. Il visconte non ha nulla appreso di nuovo al padre Ventura,

additandogli l'abbandono universale della filosofia scolastica nel

decimottavo secolo. In qual modo il padre Ventura avea di già

dimostrato e ragionato questi fatti nelle sue Conferenze. È falso

che il padre Ventura abbia opposto al signor di Bonald padre

d'aver ignorato la scolastica, avendogli apposto solamente d'a-

verla maltrattata senza conoscerla . Gli scolastici mal giudicati

dal signor di Bonald padre. Parte non molto seria del signor

di Bonald figlio, allorchè vuol difendere suo padre d'una ac-

cusa che non gli venne fatta, lasciando sussistere l'errore di

cui viene accusato .

Que'vostri uomini di fiducia non v'hanno in miglior modo

servito nella difesa pel vostro illustre genitore al proposito

della « opposizione che, secondo voi, gli ho fatto, d'avere

» dimenticato i lavori degli scolastici. »

Convenendo « ch'io abbia ragione su questo primo punto, "

voi mi volete provare che da quando la filosofia di Carte-

„ sio avea perduto il gusto dello studio degli scolastici, e



14 DELLA VERA

" da quando Fleury erasi beffato del loro metodo e delle

» sottigliezze loro, non dovea far meraviglia se il signor di

» Bonald, il quale non era né teologo nè filosofo di profes-

" sione, non li avesse studiati. „

In primo luogo, dimostrando il fatto dell'oblio generale

della filosofia cristiana da Cartesio in poi, voi non avete

nulla appreso di nuovo a colui il quale, in quella parte stessa

del libro che voi criticate, ha scritto ciò che segue : « Il

>> protestantismo nascente trovò un avversario formidabile

" nella filosofia cristiana, di cui sant'Atanasio era stato fon-

>>datore, e san Tomaso colui che l'avea levata al più alto

>> grado di perfezione. » Ciò vi spiega quel detto uscito

dalla scuola di Lutero : « Toglietę san Tomaso, ed io ridur-

>> rovvi al nulla la Chiesa : Tolle Thomam, et Ecclesiam dis-

» sipabo . » Furono adunque i dottori protestanti che, sotto

il nome di filosofia scolastica, cominciarono i primi a combat-

tere la vera filosofia cristiana colla bestemmia e la menzo-

gna, colle invettive e il sarcasmo, colla calunnia e il ridicolo .

Sventuratamente un tale linguaggio, penetrato essendo da

per tutto, venne da per tutto adottato e ripetuto ; e le dot-

trine filosofiche della riforma rinvennero chi stupidamente

le ripetesse in molte scuole cattoliche che aveano saputo ga-

rantirsi da'suoi errori teologici. In tali scuole cattoliche si

confuse ancora ciò ch'erasi convenuto di chiamar gergo sco-

lastico , il linguaggio scolastico , coi principii, colle dot-

trine, colle verità della scienza cristiana... A udir questi no-

velli filosofi ispirati dal protestantismo , gli scolastici , che

aveano battuto le stesse vie calcate da san Bonaventura e da

san Tomaso, altro non erano stati che un muto e vile ar-

mento : Mutum et turpe pecus, il quale, trascinandosi stupi-

damente alla sequela d'Aristotele, avea oscurato ed avvilito

la scienza e creato il barbarismo. " Barbari, » ecco la qua-

lificazione che, da quel secolo in poi, si è universalmente ap-

plicata ai filosofi cristiani. Fu rigettata con isdegno questa



E DELLA FALSA FILOSOFIA 16

cristiana filosofia che avea sviluppato tutto il cristianesimo ;

che anzi gli stessi sapienti cattolici parvero averne onta.

Venne chiamata una filosofia servile , perchè non era stata

licenziosa. Venne chiamata una filosofia schiava della reli-

gione, perchè non si era beffata della religione. Venne chia-

mata una filosofia credula, perchè non erasi mostrata scettica.

Venne chiamata una filosofia superstiziosa, perchè non era

stata empia. Vennero infine chiamati barbari e ignoranti

quei secoli e quei popoli che l'avean professata, perchè questi

secoli e questi popoli erano stati secoli e popoli di credenti .

Venne riguardato il periodo della filosófia scolastica siccome

un'epoca di sonno e d'abbandono, totalmente perduta per

lo sviluppo della ragione umana, per il progresso della

scienza: nel mentre che mai, in epoca alcuna, la scienza non

è stata più solida, nè l'umana ragione più possente. Sepa-

rossi la filosofia dalla teologia. Si pretese che la ragione filo-

sofica doveva procedere sola. Venne proclamata la sua as-

soluta indipendenza in filosofia, siccome erasi proclamata la

sua indipendenza assoluta in religione. Si volle ancora che

la filosofia dovesse giudicar tutto, anche la teologia, invece

di servirsi de' lumi di questa e di rispettarne l'autorità . Fon-

dossi un insegnamento filosofico estraneo e affatto indipen-

dente dall'insegnamento cattolico. La filosofia divenne laica,

siccome la letteratura era divenuta profana; e fu convenuto

di chiamare questa funesta separazione della scienza dalla

religione la grande era del gran pensiero di Lutero , la

grande era dell' emancipazione dello spirito umano. ( Con-

ferenza III, §§ 3 e 4.)

Ora, essendomi espresso in tal modo sul torto » che voi

stesso deplorate, " su quel torto ch'ebbero i filosofi cattolici

» di dispregiare totalmente gli scolastici, » io non poteva

« meravigliarmi che il signor di Bonald non li avesse stu-

>> diati ; » e meno ancora poteva io « fargliene un'opposi-

» zione. » Per la qual cosa non ho già « opposto al signor di



16 DELLA VERA

>> Bonald d'avere ignorato la scolastica. " Ho solamente com-

pianto questo fatto siccome una sventura per la scienza ;

poichè ecco ciò ch'io notai.

« Il signor di Bonald era certamente un grande ingegno .

Profondamente cattolico e dotato al più alto grado di tutte le

qualità , di tutti i talenti che fanno il vero filosofo, avrebbe

potuto arricchire il suo paese d'una filosofia solida e vera-

mente cristiana ; sembra anzi ch'egli ne avesse il pensiero :

ma avendo posto da un lato, per non aver nulla compreso,

le dottrine scolastiche, troppo abile a distruggere gli errori

grossolani , nol fu a sufficienza per stabilire la verità. "

(Conferenza II, nota B.)

Ciò che io ho veramente opposto al signor di Bonald, non

è già d'avere ignorato la scolastica , ma che, avendola pèr-

fettamente ignorata, come apertamente voi stesso dichiarate ,

l'abbia trattata col maggior disprezzo. Ecco le mie parole :

" Egli è a dolersi che il signor di Bonald , malgrado il suo

genio eminentemente cattolico, abbia , egli ancora, fatto

parte di quello spirito d'opposizione, e potrebbe dirsi ancora

di dispregio , contro la filosofia scolastica la quale, in san

Tomaso particolarmente, può riguardarsi siccome la filosofia

più favorevole al cattolicesimo. Imperocchè ecco ciò che il

signor di Bonald si ha lasciato sfuggire dalla penna , d'al-

tra parte si saggia e si moderata , nell' occasione di parlare

di questa filosofia : « Alcuni spiriti incolti ( siccome Alberto

» Magno e san Tomaso !!! ) divennero sagaci come Aristo-

» tele più ch'essi non sarebbero stati eloquenti come Platone .

» Fu abbracciata siccome metafisica un'ideologia oscura e

>> contenziosa. Alcune regole meccaniche dell'arte di ragio-

» nare tennero il luogo della ragione, e si credette rinve-

» nire, negli universali e nelle categorie, l'universalità delle

» umane cognizioni ; la dialettica di Aristotele forni un'ali-

» mento inesausto alle dispute; e questa dialettica era un

» arsenale aperto a tutti i combattimenti. » ( Recherches ,



E DELLA FALSA FILOSOFIA 17

vol. I, pag. 25.) Risulterebbe da ciò che gli scolastici non

ragionavano, che non avevano nulla compreso della vera me-

tafisica, e che la loro filosofia non era che un gioco, una

contesa di parole, senza alcun che d'importante e di serio.

La scuola di Lutero non tratto gli scolastici meno vantag-

giosamente. Dal modo adunque con cui ne parla è evidente

che il signor di Bonald non ha maggiormente compreso gli

universali e le catégorie che i sedicenti filosofi del secolo

decimottavo, che ne formarono il soggetto de' loro insipidi

scherzi ; e che, non altrimenti che questi, ha egli giudicato

questa filosofia senza conoscerla. Fortunatamente però il si-

gnor di Bonald, ignorando insieme con questi filosofi lo spi-

rito e le dottrine della filosofia cristiana , non ne divideva

però le occulte intenzioni e la loro mala fede. Potè adun-

que fare ammenda onorevole di ciò che avea detto, con

questa dichiarazione che aggiunge immediatamente su que-

sta grand'epoca del sapere cattolico : « Ciò non ostante però,

» soggiunge, vuol giustizia si riconosca che la scolastica ha

" dato la sagacità agli spiriti , la precisione alle idee , la

» concisione alle lingue moderne; e Leibnitz , giusto ap-

" prezzatore d'ogni verità, dichiara ch'avvi sempre dell'oro

» nelle mondiglie della scuola. » In quanto alle mondi-

glie della scuola, ciò può passarsi a Leibnitz il quale, per

quanto fosse apprezzatore d'ogni merito , ciò non per-

tanto non era libero affatto dai pregiudizi de' protestanti.

Ma per un filosofo cattolico come il signor di Bonald la

frase delle mondiglie della scuola di san Tomaso è spinto

troppo oltre. Oh quanto son piacevoli costoro ! Parlano di

mondiglie d'una scuola nella quale sono essi stessi con-

vinti di non aver mai posto piede. Non possono adunque

parlarne che per narrazione degli altri. Ma possono forse

i filosofi , sulla narrazione d'un terzo, giudicare intiera-

mente un'epoca filosofica cosi grande e famosa ? (Conferen-

za II, § 4, nota) .



18 DELLA VERA

Ora, questo torto è altrettanto grande che fondato. Ciò

non ostante voi non avete voluto guardarvi dal difenderne

la memoria del padre vostro ; e lasciando da un lato un'op-

posizione ch'io fatto avea realmente, siete andato a difen-

derlo su d'una cosa " d'aver cioè ignorato la scolastica „

che io non gli aveva opposto. Ciò fa venire alla mente quel-

l'eroe d'un celebre romanzo il quale, fuggendo da un ne-

mico reale , si procurava altri avversari fantastici solo per

darsi la gloria d'averli combattuti (intendo parlar di coloro

che v'hanno ispirato) .

Io spero adunque che voi non vorrete prendere seria-

mente quel complimento che v'è stato rivolto in proposito

d'una tale difesa , vale a dire « ch'essa è stata veramente

" vittoriosa. » Del resto, se può restarvi alcun dubbio su tale

riguardo, vi prego di darvi la pena di leggere ancora quelle

due osservazioni ch'io mi credo obbligato di soggiungere ,

risguardanti il primo punto della vostra strana apologia.

§ 4. Il signor di Bonald padre vendicato dagli attacchi della

modestia del signor di Bonald figlio, che avea affermato « suo

padre non essere stato filosofo di professione e non aver vo-

luto comporre alcun trattato filosofico . » Economia ed ordine

de' suoi scritti filosofici. Elogio del suo ammirabile trattato

SOPRA DIO. Quanto sarebbe stato egli più grande se conosciuto

avesse san Tomaso.

Per difendere questo amato genitore, a cui la vostra

famiglia deve in gran parte la sua fama, - per difenderlo

d'aver ignorato la scolastica, voi avete affermato " ch'egli

» non era filosofo di professione, e che , più occupato di

» questioni politiche e d'ordine sociale che di qualun-

» que altra cosa , non discusse , a così dire , che per caso

>>alcuni punti di filosofia nelle relazioni ch'essi aveano

>> cogli errori dominanti. » Ma come mai non vi siete av-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 19

veduto che, giustificando in tal modo uno de' più grandi sa-

pienti di questo secolo, voi ne oscurate la fama ? Ah ! in questa

occasione la vostra pietà filiale vi è venuta meno ! ovvero vi

ha essa imposto troppa riserva. Permettete adunque ad un

estraneo, il quale sente la stima più grande e la più grande

venerazione per l'autore de' vostri giorni, che venga a rin-

nalzarlo e a vendicarlo dagli attacchi di modestia del pro-

prio figlio.

Avendo il signor di Bonald definito la filosofia « la scienza

di Dio, dell'uomo e della società>>>ha egli trattato a rovescio

questi gravi soggetti col metodo analitico, rimontando dagli

effetti alla causa, invece di discendere dalla causa agli ef-

fetti . Nella sua famosa Legislazione primitiva ha trattato

della società; nel suo primo volume delle Ricerche filosofi-

che si è occupato dell'uomo; nel secondo volume dell'opera

stessa ha parlato di Dio. Dovendo supporre che voi abbiate

per lo meno letto l'indice delle materie di quest'ultima opera,

io non debbo apprendervi che il primo volume delle Ricer-

che, quantunque presenti alcuni vuoti e varie gravi inesat-

tezze sulla filosofia in generale, sulla definizione dell'uomo

e sull'origine delle idee in particolare, si è però al certo un

trattato completo di psicologia spiritualista , riducendo al

nulla le ignobili dottrine dell'antico e moderno materialismo ;

e che nel secondo volume scontransi alcune macchie leggiere

su ciò che in questi ultimi tempi si è scritto di meglio ri-

guardo la teologia naturale.

2

Sotto questi titoli così semplici: Della causa primitiva ,

- Delle cause finali,- Della causa seconda, o dell'uomo .

Degli animali, egli stabilisce sopra basi saldissime l'esi-

stenza e i principali attributi dell'Essere infinito; fa da tutto

procedere la spiritualità dell'uomo e dalla spiritualità del-

l'uomo la saggezza, la potenza e la bontà di Dio. Esamina

egli la natura di tutti gli esseri creati, accumula tutti i fe-

nomeni, pone a contribuzione tutte le scienze, e ne trae una

1



20 DELLA VERA

magnifica armonia, un inno di gloria al Creatore. In quanto

a me io confesso che non ho giammai letto nulla di più so-

stanziale, di più profondo, di più eloquente ed insieme di più

chiaro e di più penetrante riguardo alla Divinità, senza fare

eccezione dell'ammirabile trattato di Fénélon sull'esistenza

di Dio. Si è la forza del ragionamento, la connessione delle

prove, l'altezza delle idee, la novità dei concetti e un'im-

mensa erudizione unita al lenocinio d'uno stile semplice, fa-

cile , netto , preciso , elegante, risplendente dei lumi della

grande verità ch'egli espone, e ricco di tutti i vezzi della

poesia, non uscendo però giammai dal grave e dal solido

proprio della filosofia .

Oh ! se il sig. di Bonald avesse solamente percorso le trenta

questioni che si riferiscono all'uomo, nella prima parte della

Somma di san Tomaso (dalla questione 75.a fino alla 105.*) ;

egli d'un sentimento cristiano sì squisito ; egli che seppe

trarre un partito sì grande dalle verità elementari del eri-

stianesimo per portare la luce ne' luoghi più profondi della

filosofia ; egli che vedeva si giustamente e si lungi allor-

quando dalle porte della Chiesa osservava il mondo; egli si

abile a impadronirsi dei rapporti più estesi , più lontani

d'un semplice principio ed anche d'una semplice parola dei

Libri Santi ; egli il cui cuore era si accorto e l'ingegno si

elevato ; egli avrebbe preveduto da lungi e avrebbe inteso

all'istante che la filosofia cristiana, quale è stata presentata

dall'ANGELO DELLA SCUOLA, è uno de'fiori più belli del cattoli-

cesimo, il cui profumo solleva e nobilita viemaggiormente la

pianta divina che l'ha fatta sbucciare. Egli si sarebbe unito

a san Tomaso, lo avrebbe abbracciato come lo stesso suo

padre, seguito come un discepolo il suo maestro, invece di

sdegnarlo siccome un avversario senza importanza. Sarebbe

divenuto estatico per la gioja e per lo stupore dinanzi a

questa filosofia cristiana ; si sarebbe nudrito de'suoi prin-

cipii, fortificato colle sue dottrine; e vendicato l'avrebbe dal



E DELLA FALSA FILOSOFIA 21

l'insolente dispregio di coloro che la bestemmiano senza

conoscerla ; egli sarebbe stato il ristoratore della filosofia

cristiana nel secolo decimonono ed il più grande filosofo

moderno.

Ma qualunque esse siano le desiderate ed anche le strava-

ganze filosofiche del signor di Bonald, non è men vero però

che le sue Ricerche filosofiche , insieme colla Legislazione

primitiva, sono un corso completo di filosofia in cui tutto

legasi e s'unisce con un ordine meraviglioso, con un'armo-

nia ammirabile, con la giustezza e superiorità del genio. Non

è men vero che il signor di Bonald ha passato tutta la sua

vita nel far ricerche e nello spiegare alla meglio possibile le

cause di tutti i fenomeni dell'ordine intellettuale , morale,

politico, sociale, il che è veramente filosofare et rerum co-

gnoscere causas. Mi perdonerete adunque se io non parte-

cipo alla vostra opinione, vale a dire che un tal uomo, l'au-

tore di questi libri , « non siasi proposto di redigere un

» trattato di filosofia, non sia stato filosofo di professione, e

» non abbia discusso alcuni punti filosofici che per caso. "

§ 5. Confutazione dell'asserzione dell'autore della lettera, NON

ESSERE NECESSARIO DI STUDIAR LA SCOLASTICA. Questa opinione

prova l'ignoranza della filosofia. Che cosa è una filosofia ? non

ve ne ha che una sola vera, siccome non havvi che una sola

vera religione. In che consiste la filosofia scolastica ? Suo punto

di partenza , suo fondamento , suo metodo , suoi risultati. La

filosofia scolastica la sola vera, perchè la sola uscita dal cri-

stianesimo.

Voi non vi mostrate maggiormente esatto nella verità al-

lorquando, per scusare il vostro venerato genitore « d'aver

>> ignorato la scolastica, » aggiungete: « È dunque rigorosa-

» mente necessario studiare gli scolastici onde pensar giu-

>> stamente in filosofia? Egli è utile , egli è senza dubbio

Vera e falsa filosofia.
१

1



22 DELLA VERA

» importante di non trascurarli; ma a tutto rigore si può

» andarne esenti , potendo ricorrere da noi medesimi alle

>> stesse sorgenti a cui gli autori del medio evo avevano

» essi stessi ricorso. "

Ora, colui che ha dettato queste parole potrebbe far cre-

dere che nè la filosofia in generale nè la scolastica in par-

ticolare gli sono troppo famigliari. Io non intendo dargli

biasimo di ciò, siccome non ho inteso di darlo a suo padre.

Solamente io mi credo in diritto di meravigliarmi, scorgendo

che viene pronunciato con tanta sicurezza un giudizio so-

pra cose di cui non sembra conoscersi che il nome.

Una filosofia è un'unione di principii, di sistemi, di dot-

trine risguardanti l'esistenza , la natura di Dio , dell'uomo,

dei corpi e delle loro relazioni. La verità è una; solamente

l'errore è moltiplice. Per la qual cosa non vi ha che una sola

vera maniera d'intendere Iddio, l'uomo, i corpi; tutte le altre

son false ; cioè a dire non havvi che una sola vera filosofia ,

come non havvi che una sola vera religione. Imperocchè non

tutti i dogmi religiosi sono tante verità metafisiche ; ma ,

come notò il de Maistre, " tutte le verità metafisiche sono

altrettanti dogmi religiosi. » Queste sono ciò che san Tomaso

chiama i preamboli della fede, præambula fidei , avendo

luogo, ancor esse, nel numero delle verità rivelate, e costi-

tuendo il fondamento d'ogni scienza e d'ogni religione.

Il primo capitolo tutto intiero del primo volume delle Ri-

cerche non è che un lungo ed eloquente commentario di

questa proposizione: FIN DA TREMILA ANNI non furono nel

mondo che false filosofie; la sola vera filosofia , che si è

presentata nel mondo per la prima volta è quella offerta

dal signor di Bonald. Ponendo da un lato questa straordi-

naria conclusione, di cui quanto prima renderò giustizia ,

egli è certo, siccome principio dello stesso signor di Bonald,

non esservi che una sola filosofia vera , e tutte le altre es

sere false.



E DELLA FALSA FILOSOFIA • 23

Per quegli uomini che abbandonarono l'unico vero cri-

stianesimo è cosa affatto indifferente ch'eglino siansi appresi

piuttosto all'una che all'altra delle varie sette che si forma-

rono fuori del cattolicesimo. Calvinisti o luterani, quacqueri

o anabattisti , trovansi tutti egualmente nel falso; e tutti ,

siccome è provato dalla storia del protestantismo, di conse-

gúęnza in conseguenza, per vie diverse ed anche opposte ,

finiscono col cadere nell'indifferentismo , vero scetticismo

nell'ordine religioso. Nel modo istesso per quegli uomini

che abbandonarono la vera filosofia egli è indifferente che

siano idealisti o materialisti; essi trovansi tutti egualmente

nel falso, e tutti, siccome attesta la storia della filosofia, di

conseguenza in conseguenza, per vie diverse ed anche op-

poste finiscono per cadere nello scetticismo , vero indiffe-

rentismo nell'ordine filosofico.

In materia di religione , l'essenziale sta nel professare il

cristianesimo vero ; dal momento in cui si abbandona, rigo-

rosamente, secondo Tertulliano , non si è più cristiano . Si

hæretici sunt, christiani non sunt. Nel modo istesso, in ma-

teria di filosofia, l'essenziale si è seguire la vera, e dal mo-

mento in cui si trascura , rigorosamente , secondo il signor

di Bonald, non si è più filosofo.

Voi siete adunque stato troppo sollecito, signor visconte,

in decidere « non essere rigorosamente necessario di stu-

>> diare gli scolastici per pensare giustamente in filosofia, e

>> potersi a tutto rigore fare senza della scolastica. » Con

ció voi avete voluto risolvere d'una grande ed immensa que-

stione. Avete supposto che la scolastica sia una filosofia ar-

bitraria , incerta , falsa quanto ogni altra filosofia. Poichè

può dichiararsi in questa sola ipotesi, solamente « che non

» è in alcun modo necessario di studiarla, e che si può

» passarsene senza alcun inconveniente. « Ma se per caso

la filosofia scolastica fosse vera , se essa fosse la sola vera

filosofia , voi siete certo che sarebbe rigorosamente neces-

)



24 DELLA VERA

sario di studjarla, e che a tutto rigore non potrebbe trascu-

rarsi senza esporsi a cadere nel falso, a " pensar falsamente

in filosofia ; » nel modo istesso che, giusta il signor di Bo-

nald, durante lo spazio di tremila anni si è sempre rimasto

nel falso, si è sempre falsamente ragionato in filosofia, poi-

chè nessuno erasi giammai avveduto , nessuno aveva giam-

mai sospettato della filosofia vera , che il signor di Bonald

solo ha finalmente scoperto.

Perdonerete, signor visconte, alla mia pusillanimità se io

non ho il coraggio di ammettere che, generando ogni reli-

gione necessariamente e avendo sempre e dovunque gene--

rato una filosofia, una letteratura, una giurisprudenza , un

diritto pubblico, una civiltà insomma a lei propria, il solo

cattolicesimo, quantunque anch'esso abbia generato, siccome

voi stesso non potrete negarlo , una letteratura , una giuri-

sprudenza, un diritto pubblico, una civiltà tutta sua propria,

non abbia in pari tempo avuto la sua propria filosofia; per-

donerete se non potrò ammettere che il cristianesimo , il

quale sotto tutti gli aspetti ha cangiato la faccia delmondo,

non l'abbia cangiato ancora sotto l'aspetto filosofico; che ,

durante diciotto secoli, non abbia prodotto una vera filosofia

in armonia col suo spirito, colle sue dottrine e colle sue isti-

tuzioni , e che questa gloria che Iddio ha negato a tutti i

secoli cristiani e a san Tomaso , l'abbia riservata al secolo

decimonono e al signor di Bonald.

Io credo adunque, e spero che voi per ciò non me ne

porterete rancore - che il cristianesimo si è permesso di

non attendere la nascita di vostro padre per dare al mondo

la filosofia di cui abbisognava, una vera filosofia; e che que-

sta filosofia si è quella che voi molto impropriamente chia-

mate « la filosofia del medio evo, la scolástica , » e che io

chiamo, sembrami con più fondamento, FILOSOFIA CRISTIANA.

Coloro che occupar si vogliono di filosofia senza giusta-

mente conoscere che cosa essa sia, non credono già che la



E DELLA FALSA FILOSOFIA 25L

filosofia scolastica non consiste negli universali, nelle catego-

rie, nelle esseità, nelle quiddità e nei predicati, in una pa-

rola in ciò che si convenne di chiamare il gergo dell'antica

scuola, il quale, del resto, vale altrettanto che il gergo delle

scuole moderne ; ma che essa consiste nei principii, nelle dot-

trine, in un metodo totalmente cristiano , e i cui risultati,

preziosi per la ragione, sono stati utilissimi al cristianesimo.

Infatti, i principii o i punti di partenza di questa filoso-

fia sono le idee comuni della ragion generale, Conceptiones

animi ; communes sono le tradizioni, le credenze costanti

universali di tutta l'umanità; sono i dogmi e le leggi del

cristianesimo.

م

La dottrina fondamentale di questa filosofia si è che, es-

sendo Gesù Cristo, secondo san Paolo, il tipo originale del-

l'uomo, non si può, non si deve rendersi conto dell'uomo che

per Gesù Cristo ; e collaguida di tanta lucela filosofia cristiana

spiegando a sè l'uomo e Dio in Gesù Cristo, DIO e uomo, si spie-

gò, coll'uomo che è spirito e corpo, ogni spirito ed ogni corpo.

Il metodo della filosofia cristiana è stato una specie di

eclettismo ; ma un eclettismo sicuro, solido, felice, che pren-

deva le dottrine cattoliche come pietra di paragone per de-

terminare la sua scelta su ciò che poteva trovarsi di vero

nei differenti sistemi della scienza umana; ed anche per ciò

era un'eclettismo ben diverso dall'eclettismo moderno , il

quale, partendo dall'incredulità o dal dubbio assoluto, non

possiede nessuna pietra di paragone , nessuna regola nella

sua scelta, e non si riduce che a quella dottrina : Che cia-

scuno prenda per vero ciò che sembragli vero, la quale non

può giungere che alla tolleranza di tutti gli errori , all'in-

differenza d'ogni verità, allo scetticismo universale.

1

La filosofia cristiana ponendosi tra mezzo alle due opi-

nioni estreme che, in tutte le quistioni dell'ordine intel-

lettuale, morale, politico , separano sempre in due grandi

sette opposte i filosofi, la filosofia cristiana, guidata da quella



26 DELLA VERA

luce che attigneva nel cristianesimo, scieglieva ciò ch'eravi

di vero in queste estreme opinioni , e , lasciando le false ,

componeva il solo e l'unico vero sistema che può rinvenirsi

in ogni questione, conciliando in tal modo le contese dei

due partiti e facendo cessare ogni disputa.

-

Con siffatto metodo questa filosofia del vero mezzo avea

risoluto le grandi questioni sul criterio della certezza, sul-

-l'origine delle idee, sull'unione dell'anima col corpo , sul-

l'idealismo ed il sensualismo, sul libero arbitrio e la grazia,

sull' obbedienză e la libertà ; e, come lo stesso signor di Bo-

nald ha dichiarato, avea essa riunito i filosofi cristiani in un

simbolo comune di dottrine fondamentali, ammesse da tutti,

rispettate universalmente , quantunque lasciasse a tutti li-

bertà piena ed intiéra di disputare sul rimanente. Con sif-

fatto mezzo ancora , il signor di Bonald lo confessa

questa filosofia ha dato la sagacità alle menti, la precisione

alle idee , la concisione alle lingue moderne, aumentò e

rese vie maggiormente possente la ragione umana, e nel-

l'ordine d'una più alta importanza racchiuse il cristianesimo

tutto intiero con dimostrazioni novelle , con prove d'ogni

sorta , e sviluppollo in tutte le sue conseguenze più lon-

tane: ciò che gli ha procurato, vi prego di non dubitarne,

l'odio di tutti gli eretici , gl'insulti di tutti gl'increduli , lo

sdegno di tutti i filosofi nemici di questa religione.

Ameno che adunque, traviato da un sentimento troppo

esagerato di pietà filiale e al rischio di trovarvi solo nella

vostra opinione anche in mezzo alla propria famiglia , non

vogliate sostenere che, innanzi che vostro padre degnasse

occuparsi per caso di filosofia, il mondo cristiano non avesse

posseduto una vera filosofia , voi siete costretto di conve-

nire che il cristianesimo,prima del signor di Bonald e prima

dello stesso Cartesio , aveva prodotto una filosofia vera , e

che questa è la filosofia cristiana che vien chiamata scola-

stica. Poichè una filosofia la quale, movendo da principii



E DELLA FALSA FILOSOFIA 27

veri , attenendosi a vere dottrine , progredendo in un vero

metodo, ha terminato coll'affermazione e col trionfo del cri-

stianesimo , e che, per colmo d'onore, è stata può dirsi la

sorte della Chiesa, scontrando sempre e dovunque per suoi

nemici tutti i nemici della verità; una tale filosofia , io ri-

peto, non può essere che la sola e l'unica vera filosofia. Per

conseguenza dovete convenire in pari tempo che voi non

vi siete reso conto a sufficienza allorchè, riconoscendo « es-

sere utile ed anche importante di non trascurare la scola-

stica avete affermato « non essere frattanto rigorosamente

necessario di studiarla per giustamente pensare in filosofia, »

e « che a tutto rigore si può farne senza; " imperocchè è

la stessa cosa che dire « che si può pensare rettamente in

filosofia senza avere conoscenza, della vera filosofia ; cioè a

dire che non importa molto studiare una filosofia che è im-

portantissima. ”

§ 6. Supposizione inammissibile dell'autore della lettera, « che

senza studiare gli scolastici, si possa aver ricorso alle fonti

medesime cui essi attinsero. » Sua confessione « del torto che

si è avuto dopo Cartesio di abbandonar san Tomaso. » Van-

taggi che la scolastica, secondo il signor di Bonald padre, ha

recato alle scienze ed alla letteratura. Ciò di che i grandi

uomini del secolo decimosettimo andarono debitori a questa

filosofia. La sua caduta ha cagionato la decadenza degli studi

_serii ed ha condotto il secolo decimottavo .
-

८

Quanto a ciò che voi aggiungete, per distrazione senza

dubbio, " che può attignersi da sè stesso alle medesime fonti

dove gli autori del medio evo avevano essi stessi ricorso, "

non vale certamente la pena che io me ne occupi ; perchè

delle due ipotesi l'una : o voi avete voluto rivelarci con que-

ste parole il cammino filosofico che ha seguito il signor di

Bonald, ed in tal caso voi non indurrete giammai alcuno a

credere che l'uomo il quale , secondo voi, « non ha avuto



28 DELLA VERA

>>> il tempo d'occuparsi degli scolastici, e che ha fatto senza

» libri ciò che moltissimi altri forse fatto non avrebbero coi

» libri » abbia « ricorso alle fonti medesime da cui cavarono

>>gli stessi autori del medio evo; >> non darete giammai a

credere ad alcuno che l'uomo al quale per le circostanze in-

felici della fuga e dell'esiglio » non vennefatto di leggere

un solo in folio, siccome la Somma di san Tomaso, peresem-

pio, abbia ricorso egli stesso ai tanti in folio delle Scritture

sante e de'loro commentari, dei Padri della Chiesa, di Pla-

tone e d'Aristotele, ai quali san Tomaso avea avuto ricorso,

e che sapeva completamente a memoria. Ovvero avete vo-

luto indicare colle stesse parole il cammino che possono ge-

neralmente seguire tutti i filosofi; ed in questo caso mo-

strato una fiducia troppo sincera se credete che i filosofi

dei nostri giorni vogliano portarsi « ad attignere alle me-

>>desime fonti dove gli autori del medio evo ebbero eglino

» stessi ricorso. » Inoltre , all'eccezione che la Chiesa è in-

fallibile e san Tomaso non lo è, ciò che voi notate in que-

sto luogo , rispetto alla filosofia, è in certo modo del pari

inutile, difficile e funesto che ciò che i protestanti ripe-

tono ogni giorno rispetto alla religione : Non è rigorosa-

mente necessario, dicono anch'essi , di studiare la dottrina

della Chiesa per ben credere in fatto di cristianesimo. Si

può ricorrere da sè stesso alle medesime sorgenti alle quali

ha avuto ricorso la stessa Chiesa. Per la qual cosa il risul-

tato è presso a poco il medesimo. Abbandonando, sotto il

pretesto che si può ricorrere alle fonti medesime del cri-

stianesimo, quelle professioni di fede per mezzo delle quali

la Chiesa ha formolato in modo chiaro e preciso le dottrine

del cristianesimo vero, condannasil'uomo a ricerche immen-

se, a studi impossibili alla più gran parte dei cristiani ; si

getta in un labirinto inestricabile e finisce con dubitare di

tutto e col perdere il cristianesimo. Nel modo stesso ,- sotto

colore di andare ad attignere da sè medesimo alle sorgenti



E DELLA FALSA FILOSOFIA 29

stesse della filosofia
ponendo da un lato particolarmente

i lavori di san Tomaso, nei quali quel grande dottore ha

espresso in un modo chiaro e preciso i principii e le dot-

trine della vera filosofia, condannasi l'uomo a immense ri-

cerche a studi impossibili alla maggior parte de'filosofi, get-

tasi in un labirinto inestricabile, e, come lo stesso signor

di Bonald quanto prima ſarà conoscere, finisce col dubitare

di tutto e col perdere totalmente la filosofia .

Avete ragione adunque , signor Visconte, di confessare

» che mal si fece, dopo Cartesio, a non ricercare l'auto-

» rità di san Tomaso e di san Bonaventura nelle discus-

» sioni puramente filosofiche. » Quella folla maravigliosa,

quella forte famiglia di profondi teologi, di grandi letterati,

di veri sapienti i quali, coi loro immensi e meravigliosi la-

vori hanno formato la gloria della Francia nel secolo deci-

mosettimo, io oso affermare essere stati formati dalla sco-

lastica filosofia. I principii e le dottrine scolastiche aveano

continuato a fissare la base dell'insegnamento filosofico nei

seminari e nei collegi, anche dopo seguita l'irruzione della

filosofia di Cartesio. L'impulsione possente che gli studi

scolastici aveano impresso agli spiriti dei sapienti cristiani

durò lungo tempo ancora dopo che questi studi vennero

abbandonati ; siccome una ruota continua a girare per lungo

tempo dopo esser cessata la forza che dato gli avea il mo-

vimento. Erasi scolastico , dopo ancora che gli scolastici

erano stati dimenticati e che, siccome voi dite, « non veni-

» vano più citati. " Si fu la scolastica, il signor di Bonald

stesso lo riconosce, « che dette la sagacità agli spiriti, la

>>precisione alle idee, la concisione alle lingue moderne. »

Per la qual cosa, mano mano che per la caduta della scola-

stica il movimento che gli aveva impresso si rallentava, le

cose e gli uomini serii divenivano più rari, e sì le une come

gli altri finirono compiutamente nell'Uezio, quel prodigio,

quel mostro di scienza e di letteratura, quella grande ima



30 DELLA VERA

gine che chiuse la serie luminosa dei grandi uomini del se-

colo decimosettimo 1 ; gli spiriti divennero meno sagaci, le

idee meno precise, la lingua stessa subi alterazioni profonde,

e il secolo decimottavo sopraggiunse ben presto col terribile

corteggio della sua dissolutezza, di tutti i suoi deliri e dei

guasti e delle sventure che ne conseguitaróno.

Ma io m'avvedo in questo momento d'essermi troppo arre-

stato sul primo punto della vostra lettera . Io ve ne dimando

perdono. Ciò non ostante, chi ne è la causa, giacchè voi avete

avuto l'abilità d'accumulare in poche linee tante inesatte af-

fermazioni che non è così facile di confutarle come non è fa-

cile di formolarle ? D'altronde, questo modo di rispondervi,

siccome di già ho notato, reca un qualche vantaggio nel-

l'interesse delle dottrine. Io continuo adunque sullo stesso

tenore e con le medesime intenzioni .

§ 7. Epilogo della seconda parte della lettera del signor di Bo-

nald. Torti ch'egli si fa. Non gli vien tolto nulla col contra-

stargli la gloria d'esser filosofo. Prova che il padre Ventura

siasi solamente doluto che l'ignoranza della scolastica abbia

in qualche modo traviato il signor di Bonald padre, e prova

dell'essere al tutto falso che il padre Ventura abbiagli rim-

proverato d' aver seguito UN METODO FONDATO UNICAMENTE

SULLA RAGIONE .

La seconda parte della vostra lettera apologetica mi rende

meno ancora imbarazzato che non facesse la prima, la quale

"

L'Uezio medesimo si rese perfettamente conto essere egli l'ultimo di

quell'epoca di sapienti che andava a morire, poichè lasciò scritto : « Allor-

chè entrai nella regione delle lettere, erano esse ancora fiorenti , e vari

• grandi personaggi ne sostenevano la gloria. Io ho veduto le lettere de-

clinare e distruggersi finalmente in una quasi completa decadenza; im-

» perocchè oggi io non conosco alcuno che possa chiamarsi veramente sa-

» piente. Posso dire adunque d'aver veduto fiorire e morire le lettere ,

» è che io sono a loro sopravissuto..



E DELLA FALSA FILOSOFIA 31

1

però, siccome avete veduto, non mi ha gran fatto imbarazzato .

Voi mi fate dir cose che non ho detto ; voi attribuite a vo-

stro padre alcune dottrine che non sono sue ; voi vi fate il

torto di far sospettare - il che , almeno per me, è falso

completamente - che voi non comprendete ciò che tutti

comprendono, e che avete voluto trattar di filosofia come

se io trattar volessi di medicina : tanto sembrano confuse le

vostre idee e poco filosofico il vostro ragionamento. Ciò,

del resto, non toglie nulla alla vostra riputazione. Allorchè

si ha la gloria d'aver tradotto le Bucoliche di Virgilio, d'es-

sere un gran pubblicista ed un abile amministratore, si può,

mi sembra, far di meno della gloria, oggi assai poco glo-

riosa , d'esser filosofo .

Voi m'accusate « d'avère in secondo luogo opposto al si-

» gnor di Bonald di seguire un metodo di filosofia che pog-

» gia unicamente sulla ragione, ch'io chiamo inquisitiva,

>> invece del metodo dimostrativo, che mi sembra il solo le-

» gittimo , poichè il punto da cui muove sta nella fede. »

Ma quando mai e dove feci una tale osservazione al signor

di Bonald ? Quando e dove parlai del metodo del signor di

Bonald e dissi che questo metodo poggia unicamente sulla

ragione? Io vi prego di volermelo indicare, poichè ignoro

affatto d'aver giammai detto nulla di simile.

Queste vostre parole, ch'io ho trascritto, non possono ri-

portarsi che alla nota A della mia seconda Conferenza. Ma

in tale nota che porta il titolo I filosofi presuntuosi, dopo

aver riprovato nelle persone di Wolff e di Cartesio l'or-

gogliosa pretensione di alcuni filosofi d'essersi attribuita la

missione d'illuminare intieramente colla loro filosofia il GE-

NERE UMANO, ecco ciò che dissi sull'autore della Legislazione

primitiva : « E a giorni nostri ecco nello stesso signor vi-

sconte di Bonald un altro benefattore di questo povero ge-

nere umano, pel quale sempre la filosofia tanto s'interessò,

senza ch'esso per ciò sia mai stato più istruito nè più fe



32 DELLA VERA

lice ; ecco, io dico, il signor di Bonald venire anch'egli ad

offrire, colla stessa presunzione di Wolff e di Cartesio, una

novella filosofia. « Fin da tremila anni, dice egli , da che

» gli uomini cercano, coi soli lumi della ragione, i prin-

» cipii delle loro cognizioni , le regole de' loro giudizii, il

>> fondamento de' loro doveri , in una parola, la scienza e

» la saggezza, vi ebber sempre, su questi grandi oggetti ,

» altrettanti sistemi che sapienti, altrettanta incertezza che

» sistemi. La diversità delle dottrine, di secolo in secolo,

>> non ha fatto che accrescere il numero de'maestri e il pro-

gresso delle cognizioni ; e l'Europa che oggi possiede bi-

» blioteche intiere di scritti filosofici , che conta altret-

» tanti filosofi che scrittori, povera in mezzo a tante ric-

>> chezze, e con tante guide incerta del suo cammino, AT-

» TENDE ANCORA UNA FILOSOFIA. » (Recherches, vol. I, cap. 1.)

E dopo una tale introduzione, la quale sembrerebbe sugge-

rita da un filosofo protestante, tanto possiede quello spirito

di leggerezza e di dispregio per ogni filosofia che era pre-

ceduto da tremila anni, il signor di Bonald passa in ri-

vista tutte le scuole filosofiche da Talete fino a Kant, com-

prese ancora tutte le scuole cristiane, da Clemente ales-

sandrino fino a san Tomaso, e pronuncia con imperturba-

bile tranquillità che da per tutto e sempre non vi ebbe che

ignoranza e incertezza riguardo ai principii di filosofia.

Viene egli a proporre, nei termini seguenti, il suo rimedio

prodigioso che deve guarire il mondo filosofico da tutti i

suoi mali : « Ma oramai non si parli più dell'incertezza e

> delle contradizioni dei diversi sistemi filosofici. Procuria-

» mo ora, se fosse possibile, di rinvenire nei fatti pubblici

» un fondamento alle ricerche filosofiche PIU' SOLIDO DI

» QUELLO CHE FINO AL PRESENTE SI È AVUTO NELLE

» OPINIONI PERSONALI. Su questo pensiero adunque io oso

>> chiamar l'attenzione di tutti gli spiriti. Piuttosto che

>>farne loro proposta, io vengo a consultarli sulle mie pro-

» prie idee. » (Recherches, tom . I, cap. 1.)



E DELLA FALSA FILOSOFIA 33

-

» Per la qual cosa, continuai, il signor di Bonald, quello

ingegno si elevato, quel filosofo si profondo , quel pubbli-

cista si dotto, quello scrittore così distinto, quel cattolico

così sincero e così fervente, non si è per nulla avveduto che

tra la filosofia pagana de' tempi antichi e la filosofia pro-

testante de' tempi moderni, v'ebbe una filosofia totalmente

cattolica . Egli ha sormontato, d'uno slancio, i quattordici

secoli di questa filosofia, durante i quali, progredendo sulle

tracce degli Origeni , degli Atanasi , degli Agostini , dei

Boezi , dei Cassiodori , degli Anselmi, dei Pier Lombardi,

degli Alberti Magni , dei Tomasi , sommi genii del

mondo cristiano, i filosofi avevano cercatore rinvenuto

per mezzo de lumi della ragione rischiarata della fede,

il principio delle umane cognizioni, l'aveano sviluppato in

tutte le sue conseguenze e avevano posseduto la scienza

senza perdere la ragione. Il signor di Bonald, insieme con

Wolff e Cartesio, non vide che, durante quel tempo, non

v'ebbe tra i sapienti cristiani che uno stesso sistema, un

simbolo istesso, una medesima conoscenza ed una certezza

medesima sulle grandi verità che importa maggiormente di

conoscere al genere umano; non v'ebbe che una filosofia

vera, comprendente tutti i germi, tutte le ragioni del vero

sviluppo, del vero progresso, del vero incivilimento della

società moderna. E quantunque nelle parole che abbiamo

letto, cosi misurate e così modeste - ESSENDO LA MO-

DESTIA UNO DE CARATTERI DEL GENIO - non è men

vero però che il signor di Bonald si è posto, egli ancora,

come il primo filosofo che, dopo tremila anni di vani sforzi,

d'inutili tentativi , abbia finalmente scoperto agli uomini,

nel fatto del linguaggio che Iddio loro dono, abbía sco-

perto il vero principio delle loro cognizioni , la vera re-

gola dei loro giudizi, il vero fondamento de loro doveri;

abbia fatto presente al mondo della vera saggezza scóno-

sciuta dal mondo fino a lui, e sia venuto Soccorrere l'Eu-

T
O
C
E
N
O
N
O

O
L
A
S
T
I
C

0
1
7

18

3
5 'S 10



34 DELLA VERA

ropa si povera , in mezzo a tante ricchezze , dotandola

d'una vera filosofia .

" Ora, allorquando si è veduto uno spirito così solido e così

cristiano come il signor di Bonald, darsi, egli ancora, una tale

importanza, che sarebbe ridicola se non movesse a compas-

sione, non si ha alcun dritto di maravigliarsi che ALTRI

meno cristiani e meno forti abbiano fatto altrettanto, in

conseguenza d'aver sconosciuto la filosofia dimostrativa, e

di non aver considerato, siccome la sola e vera filosofia, che

la filosofia inquisitva, quest'ultima filosofia tante volte fatta

e sempre a rifarsi da tremila anni. » (Conferenze, vol. I,

pag. 137.)

e non

Questo passo, come chiaramente vedete, signor visconte,

è una novella manifestazione delle mie lagnanze

già de' miei . rimprocci che abbia cioè il signor di Bo-

nald ignorato la filosofia cristiana. Questo passaggio for-

mante parte delle mie osservazioni sui filosofi presuntuosi

si è una novella prova dei traviamenti in cui cadono e del

ridicolo in cui si perdono i filosofi, anche i più saggi ed i

più cristiani alloraquando dimenticano o trascurano la filo-

sofia nata dal cristianesimo; non vi ha però una parola, una

sola parola che possa autorizzarvi a dire aver io rimproc-

ciato al signor di Bonald un metodo di filosofia che appog-

giasi unicamente alla ragione. Non trattasi più adunque

in questo luogo nè del metodo del signor di Bonald, nè del

vostro che vi è tanto proprio, signor visconte, e che io mi

troverei assai imbarazzato se avessi a definirlo .

Ciò che avreste potuto rinvenire in questo passo io lo

ripeto, si è solamente il cordoglio che il signor di Bonald

abbia, egli ancora, scelto un principio falso e funesto. Avete

scorto di già come io abbia distinto sul proposito della filo-

sofia cristiana, i suoi principii, ovvero il suo punto da cui

muovere, dal suo fondamento, dal suo metodo, da' suoi ri-

sultati. Ed affinchè voi non possiate dire che ora solamente



E DELLA FALSA FILOSOFIA 35

s'inventi da me questa distinzione nell'interesse della mia

causa, vi prego di percorrere la seconda parte della mia se-

conda conferenza, dove troverete ch'io tratto in quattro

diversi punti : 1.º dei principii ; 2.º del fondamento ; 3.º del

METODO , e 4.º finalmente dei risultati della filosofia dei secoli

cristiani. Ma ho io forse bisogno di rammentarvi che la pa-

rola metodo significa cammino, e che il principio d'una

filosofia è tanto il suo metodo, quanto il vostro castello è

la strada che voi seguite uscendo dalla vostra dimora ? Ho

bisogno io forse di rammentarvi che la stessa filosofia può

adottare metodi differenti , o l'analitico o il sintetico, ο

l'elettico, e che, al contrario, diverse filosofie possono se-

guire uno stesso metodo ; precisamente come varii indivi-

dui, uscendo da un luogo istesso, possono prendere varie

strade diverse, e, al contrario, varii individui, uscendo da

luoghi diversi, possono prendere la medesima strada. Ciò

è sì chiaro che non mi è dato a comprendere come mai

voi, mente si netta e si precisa, abbiate potuto confondere

cose così separate. Ma è ciò forse accaduto perchè, non po-

tendo giustificare vostro padre del torto ch'egli realmente

si è fatto, dandosi siccome l'inventore della vera filosofia,

dopo tremila anni d'inutili ricerche per parte di tutti i

filosofi , abbiate preferito difenderlo sul terreno del metodo

suo, dove da alcuno, e molto meno da me, egli è mai stato

attaccato. Imperocchè , ancora una volta , sembra che, in

questa sventurata discussione, sia questo un partito da voi

preso, di attribuirmi accuse ch'io non ho mai avuto l'idea

di fare al signor di Bonald, e di difenderlo da esse alla me-

glio che potete, quando non vi ha mezzo di difenderlo dalle

accuse che realmente gli ho fatto. Questo si è il vostrome-

todo, o piuttosto il metodo di coloro che vi fanno parlare.



36 DELLA VERA

§ 8. Due nuovi attacchi totalmente gratuiti del signor di Bo-

nald figlio, contro il padre Ventura. Prova che questi avea in

fatti chiaramente definito ciò che intende per FILOSOFIA DIMO-

STRATIVA. Falso ragionamento dell'autore della lettera . Féné-

lon non ha seguito la filosofia INQUISITIVA. di Cartesio .

Ma sembra però che vi siate avveduto ancor voi che que-

sto terreno non era solido a sufficienza per continuare il

vostro sistema di difesa ; e da abile generale, voi lo avete

cangiato in sistema d'attacco, venendo ad oppormi 1.º non

aver io troppo chiaramente definito la filosofia dimostrativa

e 2.º che, in ogni caso, questa filosofia non è una filosofia.

Questi attacchi, secondo il mio modo di vedere, sono gravi e

si oppongono alla base medesima del sistema delle mie Con-

ferenze. Voi non troverete adunque irragionevole ch'io mi

difenda.

In primo luogo mi dite : « Quello che pone nell'imbarazzo

» tutto ciò si è l'aver trascurato di definire con precisione

>> ciò che intendete per filosofia dimostrativa .

Ma se vi foste dato la pena di leggere solamente il primo

paragrafo della mia seconda conferenza, voi avreste trovato

le parole seguenti : « Un de' filosofi del secolo decimosettimo

(Loke) fece un'importante osservazione, allorchè disse che

altra cosa si è di voler scoprire per mezzo della rifles-

sione una verità nascosta, ed altra cosa il rendersi conto

e procurarsi la prova d'una verità conosciuta. » In que-

ste due parole contiensi la storia compiuta della filosofia,

dall' origine del mondo fino a' nostri giorni. Poichè la fi-

losofia altro non è che lo studio di scoprire le verità na-

scoste, ovvero lo studio di sviluppare le verità conosciute,

e di applicarle alla perfezione dell'uomo e al bene della

società . La filosofia adunque mi si permetta questa pa-

rola non è stata che inquisitiva o dimostrativa .

1



E DELLA FALSA FILOSOFIA 37

:>>La filosofia inquisitiva ha rigettato ogni verità che non

era invenzion sua ; la filosofia dimostrativa ha raccolto

con ogni cura la verità ovunque essa l'ha rinvenuta .... La

filosofia inquisitiva non è in fondo che la ragione dell'uomo

senza alcun freno, che non riconosce alcuna legge, non

rispetta alcuna autorità, e pone Dio stesso da un lato al-

lorchè trattasi di credenze e di verità . Si è l'indipendenza

assoluta della ragione, si è la libertà del pensare spinta

fino alla licenza, vorrei dire fino al delirio. La filosofia di-

mostrativa, al contrario, non è in sostanza che la ragione

dell'uomo , che accetta un freno, che riconosce alcune leggi,

che rispetta l'autorità della religione e di tutto ciò che

san Tomaso chiama le CONCEZIONI COMUNI a tutti GLI UOMINI .

Si è la ragione che ama sottomettersi a Dio, dipendere da

Dio, e a non usare di sua libertà che entro quei confini

che Iddio le ha segnati.

» La filosofia inquisitiva prende il punto da cui muovere

dal dubbio ; la filosofia dimostrativa dalla fede. La filoso-

fia inquisitiva appoggiasi sulla parola dell'uomo, e ne va su-

perba; la filosofia dimostrativa appoggiasi sulla parola di

Dio, e ne va gloriosa. Tale si è la filosofia che la ragione

cattolica hą stabilito fino dai primi tempi del cristianesi-

mo. » (Conferenze, vol. I, pag. 97-99.)

Non è forse ciò chiarissimo, signor visconte ? Invece di

una, voi trovate in questo luogo dieci definizioni precise

della filosofia dimostrativa . Ma io non mi sono contentato di

ció, ed ho voluto aggiungere alla pagina che ora vi ho pre-

sentato la nota seguente. « Nell'investigazione della verità

si può procedere o dall'incognito al conosciuto, ovvero dal

conosciuto all'incognito, si può procedere o secondo il prin-

cipio che la ragione deve trovar da sè stessa ciò ch'essa

deve riguardare siccome vero, o giusta il principio che la

ragióne deve limitarsi a render conto e a DIMOSTRARE a sè

stessa e agli altri la verità d'altra parte conosciuta.

Vera e falsa filosofia .
3



38 DELLA VERA

« È cosa molto strana e reca moltissima meraviglia come

intelletti che hanno fatto un uso si grande di riflessione

non abbiano riflettuto che, ammettendo pure che la filoso-

fia non sia che lo studio della verità, siccome si danno due

modi differenti per questo studio, v'hanno e debbono avervi

due specie ben differenti di filosofia : l'una ( la filosofia in-

quisitiva ) che è lo studio di rinvenire tutte le verità in

forza delle facoltà dell'uomo solo; l'altra (la filosofia dimo-

strativa) che è lo STUDIO DI CONOSCERE IN MIGLIOR MODO E PIÙ

INTIMAMENTE DI RENDER PIÙ CHIARE DI CONFERMARE CON ARGO-

MENTI PRESI DA OGNI PARTE LE VERITA' INSEGNATE DALLA RELI-

GIONE OVVERO DALLE TRADIZIONI UNIVERSALI . » (Pag. 97.)

Ora che dite voi di queste tre ultime linee? Non conten-

gono forse una definizione chiara e precisa della filosofia

dimostrativa ?

O voi adunque non avete lette queste pagine prima d'op-

pormi, « aver io trascurato di definire con precisione ciò

che intendo per filosofia dimostrativa, » ed in tal caso voi

non siete stato singolarmente giusto; o voi le avete lette,

e non vi sono bastate, ed in tal caso, fa duopo convenire

che in materia di chiarezza e di precisione voi siete molto

difficile... ben inteso riguardo agli altri; imperciocchè, per

voi particolarmente, sembra che non vi mettiate la più

grande importanza : atteso la seconda opposizione che voi

cominciate a rivolgermi colle parole seguenti

«Voi dite della prima (della filosofia inquisitiva) ch'essa

" è senza base e che rimarrà sempre priva di risultati. Ciò

>> non ostante però questa filosofia (l'inquisitiva) si era quella

» di Cartesio, di Leibnitz, di Fénélon e di molti altri. »

Molto singolare mi sembra questo modo di ragionare. Per

quale ragione, signor visconte, per essere stata la filosofia

inquisitiva, secondo la vostra opinione, la filosofia di Car-

tesio , di Leibnitz e di Fénélon, ne viene di conseguenza

ch'io abbia avuto torto nel dire ch'essa è senza base è che



E DELLA FALSA FILOSOFIA
39

sarà priva di risultati? Forse che una filosofia non può es-

sere senza base e senza risultati per la ragione solamente

d'essere stata quella di Cartesio, di Leibnitz e di Fénélon ?

Del resto noi vedremo quanto prima quali siano state, se-

condo l'opinione dello stesso signor di Bonald, le basi ed i

risultati della filosofia di Cartesio e di Leibnitz. In quanto

a Fénélon, avendo egli dimostrato in maniera trionfante

per mezzo del ragionamento, l'esistenza, le perfezioni di

Dio e la creazione del mondo, s'inganna altamente colui che

volesse far credere aver egli seguito la filosofia inquisitiva

di Cartesio, col quale, non ostante rendesse giustizia all'in-

gegno di lui, sembra aver voluto sempre schivare qualun-

que specie di complicità ¹ .

§ 9. Nuove strane asserzioni del signor visconte. Gran confu-

sione di linguaggio e d'idee. Il padre Ventura non ha detto

ciò che gli si fa dire in tali asserzioni. Quale sia la filosofia

di cui il padre Ventura ha asserito, seguendo san Paolo, es-

sere SENZA BASE E PRIVA DI RISULTATI. La filosofia difesa dal

s̀ignor visconte è il RAZIONALISMO puro. Sorpresa e scandalo

cagionati da tale difesa .

Ma ecco che seguono, dalla parte vostra, novelle asserzioni,

ancora più strane delle prime. « Non mi è dato a compren-

» dere, mio reverendo padre, come voi possiate asserire

>> che un metodo il quale poggia sopra una verità presa

» dalla luce naturale della ragione sia senza base e senza

» risultati. Non è forse un negare l'intelligenza e le regole

» naturali di logica che trovansi in noi ? Se non può spe-

» rarsi di rinvenir la certezza nè nel primo principio dato

» dalla ragione, nè nelle conseguenze che se ne deducono, a

>>che si riduce adunque la facoltà di ragionare che il Crea-

" tore ha dato all'uomo, e che è il suo attributo distintivo ?

Leggasi la seconda delle sue Lettres sur la Religion.



40 DELLA VERA

» La scienza non sarebbe che una vana parola. Ma la cosa

» ben altrimenti : la sua certezza trovasi nella luce naturale,

» siccome la certezza della fede trovasi nella luce soprana-

» turale. Si può adunque sempre giungere alla scienza, cioê

» a dirę a un risultato certo partendo da un primo prin-

» cipio d'evidenza naturale e ragionando come si deve.

» GIAMMAI in filosofia non è stato seguito altro metodo. »

Vi dolete adunque, signor visconte, che non vi è dato

di comprendere come io abbia potuto asserire certe cose. Me

ne dispiace, ma non è mia la colpa, ve ne assicuro . Come

voi stesso avrete potuto convincervene dalle citazioni che

poco innanzi vi ho addotto, ho procurato ogni miglior modo

d'esprimermi colla maggior chiarezza possibile. Se non vi

sono riuscito, è stato forse perchè, straniero, non mi è dato

apprezzare tutte le delicatezze della lingua francese. Ma

permettetemi, signor visconte, di dolermi io pure di non

aver nulla compreso nel vostro brano che ho trascritto in

fronte di questo paragrafo. Ciò forse sarà ancora avvenuto

perchè io non comprendo a sufficienza la vostra lingua. Ma,

qualunque siasi la causa, io vi confesso che non ho giammai

letto (e potete credermi che ho letto moltissimo) un periodo

così intralciato, così disunito, maggiormente ripieno di non-

sens, ovvero di sentimenti che mi sembrano falsi . Voi avete

voluto abbracciar troppe cose nel tempo medesimo ; avete

voluto confondere insieme in dieci linee l'intelligenza e la

ragione, le regole della logica e il criterio della certezza,

l'evidenza e il ragionamento, la luce naturale e la luce so-

pranaturale, la teologia e la filosofia, la scienza e la fede;

ciò non ostante, avendo voluto esser conciso, siete divenuto

oscuro. Ciò accadde sovente anche ai più grandi scrittori :

Brevis esse laboro , obscurus fio. Io non dispero tuttavia di

réndervi intelligibile a voi medesimo.

Voi mi dite: Non mi è dato a comprendere, mio reve-

» rendo padre, come voi possiate aver detto che un metodo

(



E DELLA FALSA FILOSOFIA 41

107

>> il quale fondasi sopra una verità presa dalla luce natu-

» rale della ragione sia senza base e senza risultati. » Ciò

è ben naturale, mio illustre visconte; poichè non ho mai

detto nulla che somigli ad una tale proposizione. In siffatte

materie il mio linguaggio di straniero può forse non mo-

strarsi completamente francese, ma almeno esso è tenuto

per filosofico alquanto, nel mentre che voi mi fate parlare

siccome uno scolaro. Giacchè adunque io non ho mai par-

lato in tal modo, e vi sfido di provarmi il contrario, egli è

ben naturale che voi non mi abbiate compreso; poichè non

si comprende ciò che non è stato mai detto.

To asserii, siccome già ho ripetuto, che una filosofia la

quale rigetta ogni verità che non è stata invenzione sua ;

una filosofia che non accetta alcun freno, che non riconosce

alcuna legge, che non rispetta alcuna autorità, che pone

da un lato Iddio stesso allorchè trattasi di credenza e di veri-

tà ; una filosofia che si fonda sull'indipendenza assoluta della

ragione, sulla libertà di pensare spinta fino alla licenza, e

dissi anche fino al delirio; una filosofia ch'altro non è che

lo studio di trovar ogni verità coll'ajuto delle sue facoltà

umane, e che ha per principio che la ragione deve rinve-

nir da sè stessa ciò che deve risguardare siccome vero; una

filosofia in una parola che prenda le sue mosse dal dubbio ,

e che io chiamo filosofia inquisitiva, è una filosofia senza

base e senza risultamenti. Ecco ciò ch'io dissi, e questo

linguaggio sembrami molto diverso da quel che voi mi at-

tribuite, e dal commentario che vi avete aggiunto.

Ora, sembrami che questo modo di spiegarmi sulla falsa

filosofia vi sia spiaciuto, vi abbia mosso a stupore, scandalez-

zato. Ne sono dolente, ma in primo luogo fu san Paolo, il quale

avendo esclamato : « I Greci cercano la saggezza e sono in-

vece divenuti pazzi : Græci sapientiam quærunt, et stulti

facti sunt ( Rom. 1 ) ; e altrove : « Essi apprendono sempre

senza aggiungere giammai alla scienza della verità : Semper



42 DELLA VERA

discentes, et numquam ad scientiam veritatis pervenientes

(II Tim. 111); » fu san Paolo, io dico, il quale mi ha insegnato

di chiamare inquisitiva ( quærunt ) la falsa filosofia, e che

questa filosofia è senza base e senza risultamenti.

In secondo luogo, questa falsa filosofia , rappresentata e

definita come ho fatto io, si è semplicemente il razionali-

smo e null'altro che il razionalismo, siccome voi stesso po-

tete convincervene, confrontando i termini ne' quali ho par-

lato della filosofia inquisitiva co' termini ne'quali il razio-

nalismo si è espresso esso medesimo negli scritti de' suoi

partigiani . Ora in tutte le mie prediche, in tutti i miei scritti,

il mio scopo è di combattere il razionalismo, quel grande

traviamento della scienza filosofica, quel gran nemico del

cattolicesimo, quella sorgente avvelenata di tutti gli errori,

quella estinzione completa d'ogni scienza, d'ogni filosofia,

d'ogni verità. Come adunque voi potete maravigliare, po-

tete scandalezzarvi che, facendo allusione al razionalismo,

io l'abbia chiamato una filosofia senza base e senza risul-

tati ? In verità, sono anzi io che debbo maravigliarmi della

vostra maraviglia e scandalezzarmi del vostro scandalo !

Ma io voglio andare ancora più lungi per giustificare la

mia sorpresa ed il mio scandalo. Questa filosofia che voi vo-

lete opporre alla mia, questa filosofia, che poggia esclusi-

vamente sulle verità prese dalla luce naturale della ra-

gione ; questa filosofia la quale, sotto il pretesto di non ne-

gare l'intelligenza e quelle regole di logica che sono in noi,

e di rispettare la facoltà di ragionare che il Creatore ha

dato all'uomo, e che è suo attributo distintivo, non vuol

trovare la certezza che nel primo principio dato dalla ra-

gione e nelle conseguenze che se ne deducono; questa filo-

sofia, senza la quale voi dite che la scienza non sarebbe che

una vana parola, che ha la sua certezza nella luce natu-

rale, e per mezzo della quale voi sostenete potersi ragio-

nare, giungere alla scienza, cioè a dire a un risultato
L



E DELLA FALSA FILOSOFIA 43

't

certo, che move da un primo principio d'evidenza natu-

rale, e che ragiona come si deve; questa filosofia di cui vi

mostrate il campione e il panegirista, e che volete rivendi-

care pel vostro onorevole padre , il quale non ha mai pen-

sato d'aver seguito una simile filosofia, questa filosofia essa

ancora ha l'aspetto del razionalismo; che anzi essa è il ra-

zionalismo puro e semplice ; poichè i razionalisti non dicono

nè più nè meno di ciò, nè pretendono di vantaggio .

Mi permetterete adunque ancora una volta di mostrarmi

sorpreso della vostra sorpresa e di scandalezzarmi del vostro

scandalo, scorgendo che, per mezzo di questa sorpresa e di

questo scandalo, voi, sì cattolico, vi ponete, senza addarvene,

come l'ausiliare del razionalismo, come colui che viene a pro-

curargli un novello appoggio, del quale ne andrà contento,

ma non già molto orgoglioso, ve ne assicuro.

§ 10. Il signor di Bonald figlio confutato da suo padre. Magni-

fico brano di quest'ultimo, provante che la filosofia INQUISITIVA,

come il padre Ventura ha detto, non ha nè base nè risultati,

e che la filosofia DIMOSTRATIVA è la sola vera filosofia .

Io voglio però citarvi un autore che voi non potrete ri-

cusarmi ; lo stesso signor di Bonald vostro padre. Io sono

persuaso che rimarrete sorpreso e che avrete rossore d'a-

vere scritto ciò che vi è stato suggerito, paragonandolo con

ciò che ha lasciato scritto egli stesso per opporsi anticipata-

mente a questa filosofia della persona, a questa filosofia del-

l'interno, la quale, isolandosi da tutte le credenze sociali, da

tutte le tradizioni, si stringe entro i confini della ragione,

della luce e del principio dell'evidenza individuale; a que-

sta filosofia che voi celebrate con tanta sicurezza e intre-

pidità, siccome la vera filosofia. Io vi prego adunque di vo-

lere scorrere il primo capitolo del volume primo delle sue

Ricerche, e troverete in esso riflessioni nelle quali si resta



44 DELLA VERA

in dubbio qual cosa ammirar di vantaggio, se la solidità del

pensiero ovvero la grazia delle espressioni . Sarà curioso in

vero di scorgere lo stesso signor di Bonald difendersi dagli

assalti mossigli dallo stesso suo figlio nel volerlo difendere.

« Noi ricerchiamo il principio delle nostre cognizioni nelle

» nostre idee e nelle nostre sensazioni ; ma queste idee e

" queste sensazioni sono noi stessi che pensiamo e che

» sentiamo. Noi giudichiamo adunque delle nostre idee e

" delle nostre sensazioni colle medesime nostre idee e colle

» medesime nostre sensazioni, e non abbiamo per discer-

» nere, per distinguere e per classificare le diverse opera-

» zioni del nostro spirito sulle idee e sulle sensazioni che

» la nostr'anima, il nostro spirito che le riceve, o piutto-

" sto che è egli stesso si le une e sì le altre. Ma il nostro

>>spirito non è che un istromento che ci è stato dato per

» conoscere ciò che trovasi fuori di noi; e, allorchè noi lo

>> impieghiamo a studiare sè stesso, lo facciamo servire nel

>> tempo stesso e d'istromento per operare e di materia per

» la nostra operazione: ingrato lavoro e senza posSIBILE RI-

" SULTATO.

» Invece di sospendere il primo anello della catena delle

» nostre cognizioni a qualche punto fisso fuori dell'uomo ,

>> quest'anello noi lo teniamo con una mano, e stendiamo

>> coll'altra la catena; e crediamo seguirla allorchè ella, ci

>> segue. Noi prendiamo in noi stessi il punto d'appoggio

>>sul quale vogliamo innalzarci; in una parola noi ci pen-

» siamo noi stessi, ciò che ci pone nella condizione d'un

» uomo che vorrebbe misuraré il suo peso senza bilancia

» e senza alcun contrapeso. TRASTULLO delle nostre proprie

» illusioni, noi interroghiamo noi stessi, e prendiamo l'eco

>> della nostra propria voce per la risposta della verità.

» FUORI DI NOI FA DUOPO DIRIGERE LE NOSTRE RICERCHE.

» Se la ragione umana , la ragione di ciascuno di noi

» è una facoltà si nobile e si preziosa; se essa è la luce



E DELLA FALSA FILOSOFIA 45

» che ci rischiara e l'autorità che ci governa , quale auto-

» rità più imponente, qual luce più viva che la ragione

» universale, la ragione di tutti ipopoli e di tutte le società,

>>la ragione di tutti i tempi e di tutti i luoghi ?

» I filosofi producono alcuni errori locali e popolari per

>> porre in sodo lá certezza delle verità universali e sociali.

». Nel segreto disegno d'imporre agli uomini il giogo delle

» loro proprie opinioni , essi le presentano come abbando-

>> nate da per tutto alla più stupida credulita ; essi rinfacciano

وو

al popolo la sua ignoranza, e dissimulano a sè medesimi

>> il loro orgoglio, cagione più feconda d'errori inveterati

» che l'ignoranza . E si noti la contradizione nella quale ca-

» dono coloro che levansi contro le credenze morali ricevute

» generalmente dalle società. Disgiungono essi due cose inse-

>> parabili l'una dall'altra nella percezione delle verità mo-

>> rali, l'idea e la sua espressione necessaria ; ricevono dalla

» società le espressioni e rigcttano le idee.

» Non bisogna adunque cominciare lo studio della filo-

» sofia morale con dire : 10 DUBITO; poichè in tal caso fa-

» rebbe duopo dubitare di tutto , anche della lingua di

» cui ci serviamo per esprimere il nostro dubbio; il che

» non è altro che un'illusion dello spirito e forse un'IMPO-

» STURA ; ma ella è cosa, al contrario, ragionevole, necessaria,

» sopra tutto filosofica il cominciare col dire: 10 CREDO.

» Senza una tale préliminare credenza delle verità generali,

» che sono riconosciute, sotto un'espressione o sotto un'al-

» tra, nella società umana, considerata nella generalità più

» assoluta, e la cui credibilità è fondata sulla maggiore au-

» torità possibile , l'autorità della ragione- universale, non

» v'ha PIU' BASE NELLA SCIENZA, non più principii nelle

» umane cognizioni , non v'ha più un punto fisso al quale

" poter sospendere il primo anello della catena delle verità,

» più nessun segno col quale possa distinguersi la verità

>>dall'errore, PIU' NESSUNA RAGIONE, in una parola, DEL



46 DELLA VERA

„ RAGIONAMENTO ; NON RESTA PIU' a sperare FILOSO-

» FIA NESSUNA ; e , nel vuoto delle umane opinioni , fa

>> duopo rassegnarsi a vedere sole contradizioni e incer-

» tezze, per finire col disgusto d' ogni verità e ben presto

>> coll'oblio d'ogni dovere.

>>Fa duopo adunque cominciare col credere qualche cosa,

» qualora vuolsi saper qualche cosa. Poichè se nelle cose

>> fisiche sapere si è vedere e toccare; sapere, in morale, si

» è credere ciò che non può aversi per relazione de' sensi.

» Per la qual cosa , bisogna credere , sulla fede del genere

» umano, le verità universali, e per conseguenza necessarie

» alla conservazione della società, siccome si crede, sulla testi-

» monianza di qualche individuo, le verità particolari utili

» alla nostra esistenza individuale. » (Vol . I, pag. 113-115 .)

In tal modo, voi vedete, secondo il signor di Bonald, fin-

chè l'uomo DUBITA, finch'egli non si spande al di fuori, fin-

chè non consulta l'esterno, finchè resta chiuso in sè stesso,

finchè non slanciasi fuori di sè, finchè non comincia a credere

alle verità generali che gli offre la società considerata nella

sua generalità più assoluta; finchè egli vuol trovar la cer-

tezza nel primo principio che gli porge la sua ragione ,

nella sua luce naturale , nella sua naturale evideaza , ed

anche ragionando come si deve,- ed ogni filosofia che ra-

giona crede ragionar come si deve,- non solamente egli non

perviene alla scienza , ad un certo risultato nella sua evi-

denza naturale, ma egli è ancora il trastullo delle sue pro-

prie illusioni , e la sua filosofia è senza base E SENZA RISUL-

TATI POSSIBILI. In tal modo pel signor di Bonald, è cosa ra-

gionevole , necessaria , filosofica il cominciare dal credere

alle verità generali, senza di che non vi ha neppur la cer-

tezza, non vi ha la ragione, non vi ha la filosofia; non vi

ha che contradizioni, incertezze, disgusto di ogni verità.Ma

io non dissi altra cosa, chè anzi non sono andato sì lungi.

Ora, dinanzi una testimonianza così precisa, così energica



! 47E DELLA FALSA FILOSOFIA

dello stesso vostro padre contro la filosofia inquisitiva che

voi difendete, ed in favore della mia filosofia dimostrativa

che voi volete volgere in ridicolo , avrete ancora coraggio

di maravigliarvi e di criticarmi, siccome fatto avete, perchè

io dissi : La filosofia, se non è dimostrativa , non è nulla ?

§ 11. Strane accuse del signor di Bonald figlio contro la filo-

sofia DIMOSTRATIVA nel modo in cui il padre Ventura la in-

tende. Come questi avea prevenuto e confutato in anticipazione

tali accuse . La filosofia DIMOSTRATIVA è stata, per lo spazio di

varii secoli , la filosofia dei Padri e dei dottori della Chiesa. Suoi

felici risultati rispetto alla ragione e alla scienza. Sant'Ago-

stino e san Tomaso. Incredibile asserzione del signor di Bo-

nald figlio, non essere stato seguito altro metodo in filoso-

fia che quello da lui difeso . » L'ignoranza della filosofia cri-

stiana , causa d'un tale abbaglio.

১

Voi mi opponete ancora che, affermando essere la filoso-

fia dimostrativa la sola vera filosofia, io nego l'intelligenza e

le regole della logica che sono in noi, - le quali invero non

entrano per nulla in tale questione , che io riduco al nulla

la facoltà di ragionare che il Creatore ha dato all'uomo e

che è il suo attributo distintivo , e che , per conseguenza ,

la scienza non è più che una vana parola. Ma io prevenni

una tale accusa, e di già vi risposi anticipatamente. Se voi

vi foste degnato leggermi innanzi di venire a combattermi,

avreste veduto la prova che gli apologisti del cristianesimo

e i Padri della Chiesa quando vollero filosofare contro i filo-

sofi pagani, contro gli eretici e contro gl'increduli de'tempi

loro , presero sempre le mosse dalla fede e non seguirono

che la filosofia dimostrativa; e che poi io continuo con que-

ste parole :

* Secondo l'opinione e la pratica loro , la vera filosofia

deve, egli è vero, cominciare dall'ordine della fede onde pas-

sare all'ordine de' concepimenti, e non già cominciare dal



48 DELLA VERA

l'ordine de concepimenti per elevarsi all'ordine della fede.

Nulla di più ragionevole del tracciare un simile processo

alla ragione umana.

>> La ragione d'accordo coll'esperienza prova che, comin-

ciando dalla fede, si giunge , conservando sempre la fede ,

al concetto a all' intelligenza ; ma al contrario, volendo in-

cominciare dal concepimento e dalla intelligenza , si perde

la fede e non si giunge giammai a comprenderla nè a con-

cepirla : Nisi credideritis, non intelligetis; non giungesi che

alla concezione universale del dubbio assoluto, cioè a dire

al concepimento del dolore, della disperazione , che, mo-

vendo dall'ingiustizia, non produce che iniquità : Ecce con-

cepit dolorem , parturiit, injustitiam , et peperit iniquita-

tem. (Psal. vii, 15.)

» Ma sostenendo che la parte principale della vera filo-

sofia sia d'esaminare da vicino, di confermare, d'amplificare ,

di dimostrare, d'intendere viemeglio, in ciò che hanno d'in-

telligibile, le verità ch'essa ha attinto alla fonte della reli-

gione, del senso comune, della tradizione, della ragione uni-

versale, non gli viene interdetta la parte secondaria di spin-

gere sempre più lungi l'inquisizione per giungere a cono-

scere, nelle cose dove ci è dato saperlo , il perchè e il come

di ciò che ammettesi siccome vero, nè gli viene interdetto

l'uso che può farsi di queste medesime deduzioni, senza giam-

mai uscire dall'ordine della fede.

» Nello stabilire adunque che la ragione deve ricevere dalla,

fede, e non già crearsi mercè il ragionamento le verità prime,.

i principii generali che costituiscono il ragionamento , non

gli viene nello stesso tempo interdetta la ricerca delle ve-

rità subalterne, dei principii secondarii. Non gli viene in-

terdetto di dedurre altrettante verità sconosciute e nuove,

quante gli è possibile di dedurne , per mezzo del ragiona-

mento , e di applicarle allo sviluppo dell'intelligenza , al mi-

glioramento della condizione morale e fisica dell'uomo e della

società,



E DELLA FALSA FILOSOFIA 49

» Ora queste verità dedotte , che l' assenso de' saggi ap-

prova, che l'accettazione della società consacra e pone in cir-

colazione, siccome utili merci e come monete di buona lega,

non sono forse verità scoperte, verità conquistate dalla ra-

gione, che rendono testimonianza del suo potere e formano

la sua gloria ?

» Sant'Agostino e san Tomaso, i due più grandi genii del

mondo, ne sono una prova : non si fu forse movendo dal-

l'ordine della fede ch'essi sollevaronsi alla maggiore altezza

nell' ordine dei concepimenti ; senza che la fermezza della

loro fede abbia rallentato i loro maravigliosi progressi , nè

che i loro progressi abbiano portato nocumento alla fermézza

della loro fede? Non fecero essi, per mezzo della loro fede

credente, infinite e preziose scoperte risguardanti i fonda-

menti, le prove, le ragioni, le conseguenze delle più grandi

verità rivelate e i loro legami colle verità dell'ordine sociale ?

Non resero forse più vasto l'orizzonte della ragione umana,

aperte novelle strade al genio delle invenzioni e delle ri-

cerche, rendendo nel tempo stesso ricca la scienza di quei

tesori di sviluppo e di luce che formano l'ammirazione del

mondo , e che ne formerebbero la felicità , se non fossero

state sepolte nella polve e gettate nell'oblio ? Questi due

esempi non sono forse un argomento irrefragabile a provare

che la Ragione cattolica , limitandosi nella via della dimo-

strazione , dello sviluppo delle verità conosciute dalla ra-

gione universale, la tradizione e la religione , avea fondato

una filosofia naturale, legittima nel suo scopo ; imperciocchè

gli è seguendo questo scopo che si può camminare senza

cader nella via della scienza, progredire senza smarrirsi, in-

nalzarsi senza perdersi ?

» Per la qual cosa, nei secoli di cui parliamo, allorchè fu

detto alla ragione che bisognava prendere per punto da cui

movere le verità conosciute, credervi e racchiudervisi, non

le venne disputata la libertà ma la licenza. Non le venne



50 DELLA VERA

disputato che l'uso di essa contrario alla sua natura, intem-

perante, illegittimo, che la perde, e non già l'uso naturale,

moderato, legittimo , che la conserva, l' ingrandisce e la fa

progredire.

» L'indipendenza assoluta non appartiene maggiormente

all'uomo nell'ordine scientifico che nell'ordine sociale. »

Ora che dite voi di questo squarcio, signor visconte ? Per-

sistete voi ancora ad accusarmi che per mezzo della mia filo-

sofia dimostrativa, dichiarata in questa maniera, io voglia

distruggere l'intelligenza, le regole della logica e la scienza

tutta intiera ?

Non vorrete sopra tutto ritrattare queste parole che, par-

lando della vostra filosofia puramente razionale, avete pro-

nunciato con un far si cattedratico : " Giammai non venne

seguito altro metodo in filosofia? » Giammai, è questa una

parola che si pronuncia con facilità ; ma, per farmi credere

che voi l'abbiate pronunciata con pari giustizia, avreste do-

vuto cominciare col persuadermi esser da voi conosciuta la

natura e la storia d'ogni filosofia, ciò che, a giudicare dal modo

con cui parlate di tali materie, è ben lungi dall'essermi di-

mostrato. Almeno vi aveste posto una restrizione ! Aveste al-

meno asserito : " Dopo Cartesio , giammai nella scuola in

cui sono stato educato, giammai nel libro che ho letto, nel

corso che ho seguito, non venne adottato altro metodo di

filosofia; alla buon'ora ! Ma dire giammai senza alcuna re-

strizione e assolutamente, la è questa un'asserzione troppo

avanzata e di troppo grande pretensione per parte vostra .

Per duemila anni presso gli Ebrei, e per quattordici secoli

presso tutti i popoli cristiani, è stato seguito un altro me-

todo in filosofia, venne seguita la filosofia dimostrativa; e

ciò non ostante l'intelligenza rimase al suo posto, le regole

della logica furono meglio osservate che non sono oggi

giorno, anche da coloro stessi che le invocano, e la scienza

vera, come attesta il progresso sociale, non vi perdè nulla,



E DELLA FALSA FILOSOFIA
51

ve ne assicuro. Ciò accade adunque, - siccome voi stesso

mostrate dichiarare col vostro modo di parlare della filoso-

fia del medio evo,- perchè voi (o colui che parla per bocca

vostra) ignorate appieno la filosofia cristiana ; e allora non

ci dee far meraviglia che non ne abbiate tenuto alcun conto.

Non si può mai parlare di ciò che pienamente ignorasi.

(

§ 12. Si prosegue a confutare, colla testimonianza del signor di

Bonald padre, l'asserzione del signor di Bonald figlio, il quale

afferma che « la filosofia DIMOSTRATIVA distrugge la ragione

e la scienza. » Soccorsi che la scienza, al contrario, rinviene

nella filosofia della fede. Esempio dello stesso signor di Bonald

padre e di Bossuet. Il suo discorso sulla STORIA UNIVERSALE

è un grande atto di fede. Il dubbio balbetta, la sola fede parla.

Altra asserzione del signor di Bonald figlio, « la filosofia DI-

MOSTRATIVA non essere una filosofia » confutata dall' esempio

di Fénélon e di san Tomaso.

Ma veniamo ora a cose di maggior pratica. Vostro padre

ha definito la ragione, « lo spirito rischiarato dalla verità. »

Bellissima definizione. Per la qual cosa per il signor di Bo-

nald, la facoltà di ragionare, la ragione come potenza (in

potentia) è innata nell'anima umana; ma in quanto alla

ragione o alla facoltà di ragionare, in atto, lungi dal poter

essa giungere a qualche verità, essa neppure esiste, finchè

lo spirito non sia stato, per un mezzo qualunque, rischia-

rato da alcune verità che costituiscono, in certo modo, la

ragione, e che formano ciò che voi chiamate, senza rendervi

esatto conto di ciò che dite, la luce naturale, il principio

d'evidenza naturale. Queste verità sono i primi principii, le

leggi del ragionamento, le idee generali della causa e del-

l'effetto , del giusto e del ingiusto, del vero e del falso ; e

di più , sono esse le cognizioni d' un Dio unico creatore e

padrone dell' universo , dell' esistenza di una legge morale,

della necessità della religione, dell' immortalità dell' anima



52 DELLA VERA

e della vita futura. Queste cognizioni che san Tomaso chia-

ma i preamboli della fede, secondo il signor di Bonald , ci

vengono, come tutte le altre idee, per mezzo del linguag-

gio, cioè a dire per mezzo della società, la quale, fornendoci

la parola, ci fornisce ancora il pensiero.

Fa duopo adunque che l'uomo cominci coll'ammettere que-

ste idee, col credere a queste verità primitive , fondamento

d'ogni ragione, d'ogni scienza, d'ogni morale e d'ogni so-

cietà, e in appresso ragionando come si deve, sempre secondo

il signor di Bonald, si giunge non solamente al cristianesi-

mo, ma al cattolicesimo, alla Chiesa . Ecco le sue parole :

« Una volta che si ammettano le verità universali , egli

» è più facile di quel che si crede condurre, di conse-

» guenza in conseguenza, uno spirito buono e specialmente

» un cuore sincero , a riconoscere in una riunione d'uo-

» mini piuttostochè in un'altra, un'applicazione più giusta

» e più conseguente di queste medesime verità, cioè a dire

» a fargli rinvenire in una società (nella Chiesa ), esclu-

» dendo tutte le altre , una sufficiente autorità per esigere

» una ragionevole credenza alle verità positive e d'applica-

» zione (i dogmi e le leggi cattoliche) , le quali tutte sono

» così necessarie quanto le verità metafisiche, e forse d'una

» necessità più sociale , se cosi può esprimersi, e viemag-

» giormente aderenti all'ordine pubblico e al ben essere

" personale. Io dico una sufficiente autorità, poichè gli uo-

» mini, per decidersi a credere o a rigettare le verità del-

» l'ordine morale, debbono apprendersi piuttosto alle auto-

» rità che alle evidenze. » (Vol. I, pag. 117.)

Ora, trovate voi che questa filosofia, questo metodo dello

stesso vostro padre, che altra cosa non è che la filosofia

dimostrativa, quella filosofia che, presentata da me, sembra

turbare il vostro spirito , la vostra coscienza , il vostro ri-

poso , e per mezzo della quale l'intelligenza , la facoltà di

ragionare, ragionando come si deve, perviene alla più alta,



E DELLA FALSA FILOSOFIA , 53

alla più importante di tutte le scienze, alla scienza della

vera religionc ; trovate voi, io ripeto, che questa filosofia sia

la negazione dell' intelligenza e della facoltà di ragionare

e l'annichilamento della scienza ?

Per coloro che hanno la fortuna di trovarsi nella Chiesa

e di possedere, credendo ad essa, tutte le verità morali , in

tutta la purità loro, in tutta la loro perfezione, questa ma-

niera di filosofare - solo per il vantaggio degli altri , non

avendone essi stessi bisogno - questa maniera di filosofare

ê la più solida , la più sicura , e nello stesso tempo la più

feconda, la più sublime e la più stupenda.

Vogliate prendere, per un esempio, la prima, la più impor-

tante di tutte le verità, l'esistenza di Dio. Il vero cattolico vi

crede con una fede naturale, non solamente sulla testimo-

nianza universale del genere umano tutto intiero, e pel soste-

gno che questa testimonianza trova nell'esistenza del mondo

e nella providenza che lo governa ; ma vi crede ancora con

una fede sopranaturale sulla testimonianza della rivela-

zione interpretata e proposta dalla Chiesa. Imperocchè, come

ha notato lo stesso signor di Bonald, « il cristianesimo solo

porge le idee giuste di Dio. » La filosofia cattolica adunque,

forte di questa doppia testimoniauza e di questa doppia

fede, rispetto a questa grande verità trovasi nella convin-

zione più profonda, nella certezza più salda, nella cono-

scenza di Dio più completa e più perfetta che aver si

possa su questa terra. E se esso vuol dimostrare questa

verità medesima col ragionamento , la forza e l'elevazione

della sua fede, gli suggeriscono novelli argomenti, novelle

prove, pensieri magnifici, movimenti sublimi ; lo fanno di-

venire eloquente, lo fanno parlare con altrettanta forza che

grazia, con altrettanta robustezza che magnificenza ; imper-

ciocchè colui che ben crede, ben parla, e la grande eloquenza

è il linguaggio d'una gran fede : Credidi, propter quod lo-

cutus sum (Psal.). E che avviene allora ? ciò che avvenne a

Vera e falsa filosofia. 41

:



54 DELLA VERA

{

Fénélon e al signor di Bonald, che arricchirono la vera filo-

sofia, l'uno del suo trattato ammirabile sull'ESISTENZA DI DIO,

l'altro del suo discorso più ammirabile ancora DELLA CAUSA

PRIMA.

Ei fu per questo mezzo istesso che Bossuet levossi ad

un'altezza sì grande nel suo capo-lavoro, il Discorso sulla

storia universale. Questo discorso altro non è che un pro-

fondo atto di fede nel dogma della providenza di Dio, svi-

luppato coll'ajuto della filosofia dei fatti, esposto collo stile /

della grande, della magnifica eloquenza, io direi ancora della

poesia più sublime. Questi uomini non furono sì grandi

se non perchè crederono ; non furono uomini di genio che

perchè, prima d'ogni altra cosa, essi erano uomini di fede.

La filosofia loro è stata cosi vera, così ricca e cosi maestosa

perchè prese le mosse dalla fede al dogma cristiano, ed ivi

attinse i suoi argomenti. Il dubbio è timido; è la fede , la

vera fede che progredisce con passo fermo e sicuro. L'incre-

dulità è orrida, povera, sterile, essa balbetta, essa ruggisce

o bestemmia, ma non parla giammai. Un incredulo non fu

giammai eloquente discutendo la sua incredulità, siccome lo

furono i grandi scrittori del cristianesimo discutendo la loro

fede.

Voi mi opponete Fénélon, dicendo : « La filosofia si è la

>> ragione, ed in questo genere non deve seguirsi che la

» ragione. » Ma dissi io forse che la vera filosofia deve es-

sere il delirio ? Ed in questo caso voi confondete ancora

il punto da cui muove la filosofia con l'andamento che gli

è proprio. Certo la filosofia non prende i suoi argomenti

e le sue prove helle Sante Scritture , nelle decisioni dei

papi e dei concilii , nella tradizione cristiana; ciò appar-

tiene semplicemente alla teologia. La filosofia attinge al ra-

gionamento, procede per mezzo del ragionamento. Si fu in

questomodo che procedettero Fénélon e il signor di Bonald ;

fu in questo modo che procedè san Tomaso nella sua opera



E DELLA FALSA FILOSOFIA 55

-

immortale, la Somma contro i gentili, « perchè, dice egli,

>>possono confutarsi gli Ebrei per mezzo dell'antico Testa-

» mento, e gli eretici per mezzo del nuovo ; ma in quanto ai

» pagani, che non ammettono nè l'uno nè l'altro, è necessario

>> ricorrere alla ragion naturale, alla quale tutti sono ob-

>> bligati di rendersi. » Ma forse che la filosofia è per questo

dispensata dal cominciare dalla fede naturale che voi

confondete colla fede teologica,- dalla fede dei primi prin-

cipii, delle prime verità, delle credenze e delle tradizioni

di tutta l'umanità ? Voi lo credete, imperocchè con aria di

trionfo mi soggiungete : « Mi sembra al contrario che, se-

>> condo le idee generalmente ricevute fino ai giorni no-

» stri , se la filosofia è dimostrativa, non è più filosofia pro-

" priamente detta. » Ma san Tomaso vi dà torto; poichè

quantunque egli proceda nella via del ragionamento nel-

l'opera che ho citato , non è men vero però ch'egli prese

le mosse dalla fede cattolica e dalla verità cattolica ; e non

è men vero che ciò non ostante il suo trattato è un corso

della più solida, della più alta filosofia. Ma qual bisogno ho

io di citarvi san Tomaso, giacchè vostro padre medesimo,

siccome avete veduto e come quanto prima meglio ancora

vedrete, non solamente vi risponde ma vi schiaccia con

tutta la forza del suo ragionamento, sotto tutto il peso della

sua autorità ; e se egli sospettarvi potesse autore della let-

tera, provandovi che una filosofia totalmente incredula nel

principio sarà sempre una filosofia incredula nella fine, an-

dando amorire nel dubbio, dall'alto del cielo vi chiamerebbe

all'ordine e vi direbbe,-mi sembra d'intenderlo -: Taci,

insensato, tu non sai che cosa dici !

1



56 DELLA VERA

۱

§ 13. Il signor di Bonald risponde manifestamente a suo figlio

per avere questi affermato che « suo padre ha seguito un me-

todo che poggia unicamente sulla ragione e che questo metodo

è eccellente e naturalissimo. » Il signor di Bonald ha preso

le mosse dalla fede. Il suo metodo è stato il DIMOSTRATIVO ,

quello stesso difeso dal padre Ventura. Conseguenze felici di

questo metodo . La filosofia INVESTIGATRICE e la filosofia CRE-

DENTE .

Ma vostro padre vi risponde ancora e vi dà torto sopra

ben altri punti.

Nel volerlo difendere dal rimprovero che , secondo voi ,

gli feci, e a cui io neppure ho pensato, d'aver seguito un

metodo di filosofia che appoggiasi unicamente sulla ra-

gione, voi aggiungete : « Nell'epoca in cui il signor di Bo-

» nald scriveva, era affatto impossibile di prendere le mosse

» dalla fede, giacchè questa trovavasi intieramente estinta

>> nelle regioni della scienza. Non accettavasi allora nè la

» rivelazione nè la credenza in Dio. Non v'era alcun altro

» sussidio presso i filosofi increduli che di ricercare nei lu-

» mi della ragione un principio fondamentale, incontesta-

>>bile sul quale poter basare un buon sistema di filosofia.

» Poteva esservi una differenza, ovvero errare nella scelta

» di questo principio; ma il metodo in sè stesso era eccel-

>> lente e naturalissimo. ”

Ma voi avete inteso or medesimo questo stesso signor di

Bonald opporsi co' termini più energici a questo metodo che

ricerca nei soli lumi della ragione un principio fondamen-

tale e incontestabile sul quale poter fondare un buon siste-

ma di filosofia . Voi avete inteso dichiarare che questo me-

todo istesso- chiamato da voi eccellente e naturalissimo , —

è miserabile, assurdo é affatto contrario alla natura dello

spirito umano (§ 10) . Ora, apparentemente, il signor di Bo-

nald non può neppure aver seguito un metodo ch'egli con-

dannò in tutti i filosofi che l'aveano preceduto.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 57

Quale è stato adunque il metodo che ha seguito il signor

di Bonald ? Certamente égli non pensò a combattere i filo-

sofi increduli che non volevano nè la rivelazione nè la cre-

denza in Dio, con argomenti tratti dai Libri Santi ; egli ben

fece, nè poteva fare altrimenti. Seguendo l'esempio di Féné-

lon, egli provò Dio e l'anima umana con ragionamenti senza

replica, che hanno confuso e umiliato il materialismo e l'a-

teismo del tempo suo. Ma il principio fondamentale e in-

contestabile sul quale ha fondato la sua filosofia, debbo

forse apprenderlo allo stesso suo figlio ? - non lo cercò nei

lumi naturali della ragione individuale, nello spirito e nella

intelligenza dell'uomo ; ma nelle credenze universali e co-

stanti della società.
>

« Trattasi, dice egli, di rinvenire un fatto sensibile este-

>> riore, un fatto assolutamente primitivo , assolutamente

» generale, assolutamente costante ne' suoi effetti, un fatto

» comune ed anche usuale che potesse servire di base alle

» nostre cognizioni, di principio ai nostri ragionamenti, di

» punto fisso da cui muovere, di criterio della verità ... Que-

» sto fatto è, o mi sembra essere, il dono primitivo e neces-

» sario del linguaggio fatto al genere umano. Questo fatto

" è preso nell'uomo sociale, è insieme morale e fisico, e as-

> solutamente generale, costante, comune ed anche usuale. »

Altrove egli disse :

« Il voto di tutti i filosofi, o piuttosto il primo bisogno della

„ filosofia, è di rinvenire una base certa alle umane cogni-

» zioni, una verità primitiva, dalla quale si possa legittima-

» mente dedurre tutte le verità susseguenti, un punto fisso ,

» al quale poter sospendere il primo annello della catena

» della scienza, un criterio finalmente che possa servire a

» distinguere la verità dall'errore. Alla determinazione di

» questa base, di questa verità primitiva, di questo punto

» fisso, di questo criterio, incomincia la divergenza di tutti

» i sistemi .



58 DELLA VERA

" Questa base, questa verità primitiva, questo punto fisso,

» non può essere che un fatto che bisogna ammettere come

» certo per potere progredire innanzi con sicurezza nella

» via della verità. Ma i filosofi cercarono questo fatto pri-

» mitivo nel nostro spirito, nell'anima nostra e nelle sue

» operazioni puramente intellettuali; essi l'hanno cercato

» nell'uomo interno, invece di cercarlo nell'uomo esterno.

» Per la qual cosa , i filosofi razionalisti crederono rinve-

» nirlo nell'evidenza, nella ragione sufficiente, nella ragione

» pura, nella coscienza , nell' intuizione , nella conoscenza

» riflessa, nel senso morale, nel senso comune, ecc.

» L'ipotesi che pone nella società il deposito delle verità

» generali, fondamentali, sociali , siccome una conseguenza

» naturale e legittima del fatto primitivo della trasmissione

>> necessaria del linguaggio, e che suppone che gli uomini ri-

» cevono la conoscenza di queste verità insieme colla lingua

» ch'essi apprendono a parlare e che non possono ricevere

» che per questo mezzo, questa ipotesi non può gran fatto

» conciliarsicon l'opinione di questi filosofi,- dei quali voi

" fate parte, - che, secondo le idee che si sono formati sui

» diritti e sulle forze della ragione dell'uomo, PRETENDONO

» che l'uomo non deve ammettere siccome certa alcuna ve-

» rità, prima d'aver esaminato i motivi di crederla o di con-

>> futarla, e che s'egli è troppo presto il fare un tale esame

» ai quindici anni ovvero ai diciotto, fa duopo dilazionarlo

» per un tempo maggiore. »

۱

Quali sono ora le conseguenze che il signor di Bonald crede

poter dedursi daquesto principio? Ce le soggiunge egli stesso :

« Supponendo il fatto del dono primitivo del linguaggio, noi

» scopriamo facilmente l'origine, per ciascuno di noi, delle

>>idee e delle verità generali. Poichè queste idee non es-

>> sendo conosciute dal nostro spirito che per mezzo delle

>> espressioni che le rendono presenti e percettibili, noi le

» troviamo tutte e naturalmente nella società alla quale ap-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 59

>> parteniamo, e che ce ne trasmette la conoscenza com-

» municandoci la lingua dove si trovano tutte le espres-

» sioni, e, per conseguenza , tutte le idee ch'essa può avere.

» Per la qual cosa la conoscenza delle verità sociali, oggetti

» delle nostre idee generali, rinviensi nella società e ci viene

" offerta dalla società. »

Ma la conseguenza della maggior importanza che il signor

di Bonald trae dal fatto del dono del linguaggio si è quella

dell'esistenza di Dio e d'una rivelazione primitiva. Poichè

" questa ipotesi , aggiunge egli , prova una causa prima, e

» non può farsi la supposizione del linguaggio dato alla prima

>>famiglia da una causa prima, superiore all'uomo nell'intel-

» ligenza senza dedurre da questo fatto primitivo, come con-

-" seguenza naturale, UNA TRASMISSIONE O RIVELAZIONE PRIMI-

" TIVA FATTA ALLA SOCIÉTA' . "

Non ho bisogno di rammentarvi, signor visconte, che io

non partecipo punto a questa teoria ; ma non trattasi in

questo momento di sapere se io divida o no l'opinione del

signor di Bonald. Ciò di cui trattasi si è di sapere se il me-

todo del signor di Bonald sia quello che voi attribuir gli

volete.

Ora, secondo ciò che potrete aver letto, il sistema filosofico

del signor di Bonald è il seguente: che l'uomo non trova le

sue idee, i suoi principii, le sue cognizioni nei lumi della

sua ragione e della sua evidenza individuale, ma nella so-

cietà ; che queste idee, questi principii , queste cognizioni

che la società gli trasmette, sono vere, perchè sono le idee,

i principii, le cognizioni che la causa prima, Dio stesso, ha

rivelato alla societă primitiva, per mezzo del linguaggio ,

di cui le fece dono; che la società universale del genere

umano ha sempre fedelmente custodito queste idee e questi

principii insieme colla lingua in cui si contengono e di cui

sono l'espressione; che, ciò posto, fa duopo, in filosofia, co-

minciare coll'ammettere siccome vero non già quello che



60 DELLA VERA

sembra vero alla ragion di ciascuno, ma quello che la so-

cietà umana ha sempre e dovunque riguardato siccome vero ;

che il criterio della certezza , siccome ancora il principio

di tutte le verità , non consiste nella ragione particolare ,

ma nella ragione generale, non è interno nell'uomo, ma sì

esterno nella società. Ciò è a dire che tutto il sistema filo-

sofico del signor di Bonald si compendia in queste due pa-

role : « Cominciate col credere alla società , perchè Dio ha

parlato alla società. "

L'uomo adunque, secondo il signor di Bonald, deve sotto-

mettere la sua ragione, la sua evidenza particolare, alla ra-

gione, all'evidenza generale, invece di sottomettere la ragione

e l'evidenza generale alla sua ragione e alla sua evidenza par-

ticolare. Secondo il signor di Bonald, l'uomo deve cominciare

col credere onde giungere a comprendere, in vece di co-

minciare col voler comprendere onde giungere a credere. Se-

condo il signor di Bonald, l'uomo deve assoggettare la sua ra-

gione alla fede sociale, e non già assoggettare la fede sociale

alla sua ragione. Ma all'eccezione di quelle idee, la cui ori-

gine io non ammetto come derivante dal linguaggio, tutto ciò

è filosofia dimostrativa, quale l'ho definita, che anzi la filo-

sofia dimostrativa spinta fino all'esagerazione, fin dove io

stesso non la spinsi giammai. Imperciocchè, in quanto a me,

se non si ammette un qualche principio di certezza nel-

l'uomo stesso , gli si toglie ogni mezzo per conoscere cer-

tamente la fede e la certezza sociale, e , come dimostrai

nella mia seconda conferenza, gli è un pretendere di accu-

mulare numeri senza unità ( § 3); ciò che produce il lato

falso della dottrina di Lamennais sulla certezza.

Se avvi adunque cosa alcuna di chiaro e d'evidente nel

sistema filosofico del vostro venerabile genitore, consiste

certamente in ciò , che il signor di Bonald, non solamente

colle sue dichiarazioni più esplicite, ma ancora per mezzo

del fatto medesimo del suo modo di filosofare, ha rifiutato,



E DELLA FALSA EILOSOFIA 61

ha rigettato, ha condannato anticipatamente il metodo nel

quale volete invilupparlo, il metodo cioè che si ristringe

nell'uomo onde spiegare la società ; consiste in ciò ch'egli

ha voluto sostituirvı il metodo che ci pone al di fuori del-

l'uomo, che appoggiasi sulla società per spiegar l'uomo, con-

siste ancora in ciò ch'egli ha voluto supplire la filosofia in-

vestigatrice, per la quale voi sembrate parteggiare colla filo-

sofia credente; consiste finalmente in ciò che , quantunque

avesse a trattare con, increduli i quali non ammettevano

nè la rivelazione nè la credenza in Dio , non è men vero

però che abbia preso le sue mosse dalla fede; da una fede

naturale, filosofica, anche ragionevole, se volete, ma sempre

nella fede ; e che la sua filosofia è stata radicalmente una

filosofia di fede e non già una filosofia di ragione. Il per-

chè in tutto ciò che voi asserite sul metodo filosofico del

padre vostro, vi trovate in aperta opposizione, in contradi-

zione manifesta colle sue dottrine e col metodo ch'egli ha

seguito.

§ 14. Critica severissima ma giusta che il signor di Bonald padre

fece del metodo di Cartesio. Sciagurato inganno del signor di

Bonald figlio d'aver fatto di suo padre un cartesiano .

Questa conclusione è dura e difficile ad accettarsi ma ri-

gorosamente vera. Poichè, onde non resti alcun dubbio che

voi realmente attribuite al signor di Bonald questa filosofia

della persona, questa filosofia dell'interno , questa filosofia

della ragione che è la base del razionalismo, avete la cura

d'affermare che vostro padre è stato schiettamente carte-

siano, soggiungendo: « Il signor di Bonald non potea far

» meglio che seguire, con Cartesio e Fénélon, un metodo che

" sembrava il solo possibile. » Ma il signor di Bonald sembra

avere accettato, siccome un affronto, quest'onore che voi pro



62 DELLA VERA

curar gli volete; poichè ecco ciò ch'egli pensa della filosofia

di Cartesio.

« Cartesio , detronizzando Aristotele, riforma Bacone , e

» non venne egli stesso riformato da Leibnitz. Per rifor-

>> mare la filosofia, cominciò a riformare le abitudini del suo

» spirito, e prese le mosse dal DUBBIO UNIVERSALE, di cui ė

" stata combattuta la sincerità, l'utilità, la possibilità, per

" giungere alla sua evidenza di cui gli è stata disputata la

» certezza. Egli rigettò l'opinione d'Aristotele sull'origine

» delle idee, e prese da Platone le idee innate. Se la dot-

" trina di Bacone tendeva all'empirismo , quella di Car-

>>tesio poteva degenerare in idealismo. Egli ebbe discepoli

" che lo riformarono su varii punti; ne ebbe degli altri che

" entrarono ne'suoi principii, e i cui sentimenti discredi-

» tarono forse maggiormente la sua dottrina che fatto non

" avessero le obiezioni de' suoi avversarii. Malebranche ,

>>portando a'suoi ultimi confini la dottrina delle idee im-

" presse nelle anime nostre dalla divinità, vide tutto in Dio;

» nel mentre che Spinosa, abusando di alcuni principii, di

» cui Cartesio avrebbe negato le conseguenze, fece il suo

» Dio del tutto. È stato proposto all'accademia di Berlino

" per soggetto del concorso: Quali siano i punti ne' quali

" IL CARTESIANISMO CONVIENE COL SISTEMA DI SPINOSA. " (Re-

cherches, vol . I, pag. 37.)

Altrove egli disse ancora : « Ma queste dottrine '(di Ba-

>> cone, di Cartesio, e di Leibnitz), senza punto di fermata,

" poichè esse sono senza principio, TENDONO DA LORO

» MEDESIME E SOLE AD UNA ESAGERAZIONE DE' LORO PRIN-

» CIPII che i loro autori non previdero, e che fini per cor-

» rompere la dottrina e ruinare il sistema, se anche non

" fosse stato attaccato. In tal modo, la scuola di Bacone is

" è diretta, senza dubitarne, verso l'empirismo e il materia-

» lismo; nel mentre che quella di CARTESIO e di Leibnitz

" INCLINANO all'IDEALISMO, al RAZIONALISMO, e forse,

>> quantunque da lungi, all'ILLUMINISMO. ”



E DELLA FALSA FILOSOFIA 63

Ora voi, signor visconte, conoscete o dovreste conoscere

meglio d'ogni altro lo spirito di moderazione che animava

vostro padre, e quei riguardi ch'egli non dimenticava giam-

mai allorchè combatteva i suoi avversarii. Voi sapete ch'egli

dovė risparmiare, per quanto gli fosse possibile, Cartesio, non

solamente perchè aveva partecipato della sua opinione sulle

idee innate, ma ancora a cagione di quel fanatismo che in

una certa scuola ed in un certo partito mantenevasi ancora

per Cartesio. Finalmente il signor di Bonald era Francese,

ed una certa stima per alcune cose e per alcune persone che

si è convenuto di riguardare siccome glorie nazionali, è

uno di quei pregiudizi ai quali possono appena sottrarsi

anche gl'ingegni più distinti. Ponete da un lato adun-

que, nella pagina che avete letto, quanto per le tre indi-

cate ragioni il signor di Bonald ha dovuto usare di mode-

razione, di riguardi ed anche di dolcezza parlando della

filosofia di Cartesio, e voi troverete ch'egli ne ha fatto la

critica più austera , più crudele che sia possibile farne.

Voi troverete che nè Bossuet nè Fénélon, che furono i pri-

mi ad additarne i pericoli, nè il padre Daniele gesuita, nè

il padre Gaudin domenicano, nè il grande Uezio vescovo,

una delle più illustri glorie di Francia, i quali tutti hanno

attaccato il cartesianismo dal lato del metodo, non dissero

giammai nulla di più forte e di più aggravante ne'libri loro

di quel che ne disse in questa pagina il signor di Bonald. La-

sciando da un lato le parole forse, tendenze, inclinazioni,

abusi, colle quali il signor di Bonald è stato costretto dorare la

pillola; lasciando le intenzioni di Cartesio, che io ancora cre-

do essere state purissime e cristianissime ; a parte l'opinione,

che io ancora divido, che Cartesio avrebbe negato le conse-

guenze che si erano tirate da'suoi principii se avesse po-

tuto prevederle; a parte tutto ciò che non è che un pas-

saporto per tutto il resto, e ponendo in linea di conto, a

lato di ciò che il signor di Bonald ha detto, ciò che chiara-



64 DELLA VERA

mente egli lascia indovinare; il metodo indicato da Cartesio,

per giungere all'evidenza, agli occhi del signor di Bonald

è, in fatto, un metodo fittizio, inutile, incerto, impossibile.

La filosofia di Cartesio, per il signor di Bonald, è una filo-

sofia senza punto di appoggio, poichè essa è priva di punto

da cui movere; una filosofia tendente da SE MEDESIMA E SOLA

all'esagerazione; che finisce col corrompere la dottrina e

discreditare il sistema; una filosofia finalmente che intro-

duce l'idealismo, il razionalismo , Filluminismo ed anche

il panteismo . Ora, bisogna possedere tutto il coraggio del-

l'assurdo per affermare che il signor di Bonald abbia seguito

una filosofia, un metodo, ch'egli ha trattato sì duramente,

ch'egli stesso ha posto alla gogna, e che ha fatto segno al dis-

pregio e al ridicolo del mondo scientifico siccome vano e fu-

nesto. Ecco adunque, signor visconte,quanto voi vi appo-

nete al vero, affermando con si mirabile bonomia che vo-

stro padre non potea far di meglio che seguire, insieme

con CARTESIO, un metodo che sembra il solo possibile; cioè

a dire, affermando che il signor di Bonald sia stato carte-

siano .

*

4 Leggesi in un giornale : Come accade adunque che il padre Ven-

tura e il signor Vittore di Bonald stesso hanno potuto scorgere un car-

tesiano nel signor di Bonald? Noi confessiamo essere per noi cosa ines-

• plicabile. Questa cosa è veramente inesplicabile rispetto al signor

Vittore, poiché egli veramente vide un cartesiano nel signor di Bonald,

siccome testė dicemmo. Ma quanto al padre Ventura, la cosa si spiega :

cioè che questi non ha giammai scorto né da vicino nè da lungi siccome

cartesiano il signor di Ronald, e ch'egli nulla ha mai detto in verun

luogo che possa autorizzare chiunque siasi ad attribuirgli questa enorme

stravaganza. Questo giornale sarebbesi risparmiato un tale errore se avesse

voluto darsi la pena di giudicare il padre Ventura su ciò ch'egli disse in

realtà, invece di giudicarlo su ciò che gli ha fatto dire il signor Vittore

di Bonald.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 65

§ 15. Altra asserzione del signor di Bonald convinta di falsità.

Gli uomini religiosi e illuminati hanno veramente riprovato

il metodo di Cartesio. Acerba sentenza del signor di Bonald

padre risguardante il dubbio cartesiano. Il padre Ventura non

è andato tanťoltre. Novello abbaglio del signor di Bonald figlio

su tale soggetto . Additando i funesti effetti della filosofia IN-

QUISITIVA, il padre Ventura non ebbe in mira Cartesio, ma i

filosofi RAZIONALISTI. Ipocrita empietà di questi filosofi.

Dopo un tale insulto a vostro padre, che certamente non

meritavalo, voi vi rivolgete contro di me per dirmi con aria

di sorpresa e di compassione: « Se questo metodo avesse

>> realmente le conseguenze disastrose che voi enumerate;

>> se esso fosse il nemico del principio religioso ; se esso ne

>>diffidasse ; se lo odiasse siccome suo rivale; se fingesse

» prendere la religione in sua alleanza ed in sua amicizia

» per degradarla, umiliarla e perderla, credete voi, mio re-

» verendo padre, che gli uomini religiosi e illuminati ove in-

>>gannati si fossero, non si sarebbero affrettati di rinegarlo ? »

Eh certamente, signor visconte ; io credo benissimo quest o ,

perchè è effettivamente accaduto . In quanto a ciò che ri-

guarda il metodo cartesiano, gli uomini religiosi e illu-

minati non si sono ingannati. Al suo apparire nel mondo

filosofico esso venne accolto con diffidenza ed anche con

una specie di terrore, da parte degli uomini veramente

religiosi e veramente illuminati. Non vi dirò già che in

Italia , nella Spagna , in Polonia, in Austria, nel Belgio e

in tutti i paesi cattolici esso venne proscritto; non vi dirò

già che, denunciato da ogni lato e da una parte stessa del

elero francese, fu condannato a Roma ; in Francia stessa non

è egli vero che gli autori che enumerai ad eccezione di

Bossuet e di Fénélon i quali contentaronsi di additarne i pe-

ricoli tutti affrettaronsi non solamente a rinegarlo ma

ancora a combatterlo? Non è egli vero che il signor di Bo-

-

-



66 DELLA VERA

nald medesimo, per quanto le circostanze in cui si trovava

e le sue abitudini glie lo permisero, l'ha rinegato e combat-

tuto ? Potete forse ancancora dubitarne ? Leggete ciò che segue ;

trattasi sempre del signor di Bonald il quale torna ancora

a condannare il dubbio cartesiano. Egli avea detto che que-

sto dubbio non può essere nè sincero, nè possibile, nè utile

per giungere all'evidenza , e che l'evidenza, effetto di que-

sto dubbio, non può aver la certezza. Non fu pago però il

padre vostro d'aver qualificato questo dubbio con termini

generali, ma volle soggiungere ancora : « Questa ipotesi (del

» dono primitivo del linguaggio) forse non si accorda neppure

>>coll'opinione più modesta di Cartesio e col suo dubbio

" UNIVERSALE, chiamato da Voltaire « una buona facezia » e

>> che forse è UNA GRANDE ILLUSIONE nel filosofo, il quale crede

» poter mantenere a sua voglia sospeso il suo spirito sulle

» nozioni di cui è stato imbevuto, ovvero un GRANDE ERRORE

» della filosofia, se essa vuol farne per tutti gli spiriti un

» principio generale di ricerche e di ragionamenti filoso-

» fici. Egli è senza dubbio cosa ragionevolissima il non ri-

» cevere che dopo un esame ed una convinzione intiera le

» verità speculative della fisica, come il movimento della terra

» intorno al sole, la causa delle maree, ecc. Questo esame

» preliminare, qualunque ne sia la conclusione, non cangia

» nulla al corso della natura.

» Noi abbiamo due pesi e due misure: gli uomini, che

» usano senza un esame degli alimenti che lor vengono ser-

» viti, alcune volte non vogliono ricevere con fiducia le ve-

» rità che trovansi stabilite nell'universo. Nondimeno le ve-

» rità morali sono altrettante verità pratiche, veri bisogni

» per la società, siccome per l'uomo gli alimenti e le vesti .

» Il mondo morale non è stato abbandonato alle nostre

» dispute siccome il mondo fisico; poichè le dispute, che la-

» sciano il mondo fisico quale esso si è, turbano, rovescia-

» no, distruggono il mondo morale.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 67

» Nullavien turbato nella natura materiale, mentre l'uomo

» esamina, discute, approfondisce la verità o l'errore dei

» sistemi della fisica. Ma tutto perisce nella società, leggi

» e costumi, mentre l'uomo decide se deve ammettere o

» rigettare le credenze ch'egli trova stabilite nel generale

» delle società, come l'esistenza di Dio, la spiritualità delle

» anime, la distinzione del bene o del male. »

Non si poteva dir meglio, non potevansi in miglior

modo dimostrare l'assurdità e i pericoli del metodo car-

tesiano. Ripeto adunque: che diventa la vostra asserzione,

« Se il metodo inquisitivo avesse realmente le conseguenze

» disastrose che voi enumerate, gli uomini religiosi, ove in-

» gannati si fossero, si sarebbero affrettati di rinegarlo, »

giacchè ora vedete che in realtà gli uomini religiosi e illu-

minati , e più d'ogni altro vostro padre, e la grande mag-

gioranza dell'episcopato cattolico e Roma stessa l'hanno

altamente rifiutato e condannato dopo un esame, o solida-

mente combattuto? Per la qual cosa non dovete compian-

germi d'avere affermato che la filosofia inquisitiva ha real-

mente le conseguenze disastrose che io gli attribuisco ; ma

sono io che debbo compianger voi nel vedere darsi unamen-

tita così solenne alla vostra asserzione dalla storia della filo-

sofia moderna e da vostro padre medesimo.

Io debbo ancora porre in mostra un altro errore da parte

vostra nel passo che ho analizzato pocanzi. Sembra in queste

linee che vogliate far credere ai vostri lettori che io attribui-

sco al metodo cartesiano tutte le conseguenze disastrose le

quali, secondo la mia opinione, sono l'effetto della filosofia

che io chiamo inquisitiva . Io vi domando scusa, ma ciò non è

punto esatto. E se aveste letto lemie due prime conferenze,

come avreste dovuto fare per venire a combattermi con tutta

giustizia e con tutta lealtà, voi avreste scorto, nella enume-

razione di tali conseguenze, che io non ebbi in vista il me-

todo cartesiano in particolare, meno ancora il suo autore,



68 DELLA VERA

al cristianesimo del quale resi uno splendido omaggio (Con-

ferenza III, § 5), e al quale voi faceste ingiuria col dire:

« Cartesio è il primo in questa filosofia inquisitiva . » Una

parte di queste conseguenze torna senza dubbio al suo me-

todo , ma non già tutte quante. Io non dissi giammai in

nessun luogo che il metodo cartesiano, inteso secondo lo spi-

rito di Cartesio, è il nemico del principio religioso, ch'esso

ne diffida , che lo odia siccome suo rivale, e che se finge

di prendere la religione siccome sua alleata e sua amica,

si è per degradarla, umiliarla e perderla. Nel luogo in dis-

corso io non parlai che della filosofia inquisitiva, in tutta la

latitudine sua e secondo il sentimento di san Paolo; io par-

lai di quella filosofia inquisitiva la quale non ha che la per-

SONA assoluta per base e lo scetticisino più esteso per risultato ;

io parlai di quella filosofia inquisitiva che è puramente il

RAZIONALISMO, la piaga immensa della scienza moderna, di

eui m'ingiunsi per dovere, nelle mie Conferenze, l'additarne

le rovine e combatterne gli effetti. Se voi vi foste trovato a

Parigi in questi ultimi tempi, avreste scorto alcuni filosofi

razionalisti, i quali quantunque denudassero il capo,- gli

ipocriti !- allorchè nominavano la persona adorabile del Sal-

vatore, col maggior disprezzo sacrilego nel tempo stesso se

ne facevano beffe ; se voi aveste letto ciò che in questi ul-

timi tempi è uscito dalle penne della scuola razionalista ,

avreste saputo che alcuni scrittori, quantunque proclamas-

sero l'unione felice della religione e della filosofia, sostene-

vano però nel punto medesimo che la filosofia, essendo la

quinta fase, l'ultimo periodo dello sviluppo dello spirito uma-

no- la religione essendone la quarta, la penultima - ap-

partiene alla filosofia di giudicare, dominare e assogget-

tare la religione. Sareste rimaso convinto che, nell'enume-

razione degli orribili effetti della filosofia inquisitiva, consi-

derata sotto questo aspetto, io nulla dissi d'esagerato, io nulla

dissi che non fosse letteralmente vero, che anzi non volli rag



E DELLA FALSA FILOSOFIA 69

giungere totalmente la realtà; e, invece di rivolgere in ri-

dicolo il mio discorso, espressione d'un zelo sincero, atter-

rito, indignato di ciò che avea veduto ed ascoltato, da buon

cattolico quale voi siete, con tutto cuore vi avreste applau-

dito. Ho avuto adunque la sventura di non essere stato com-

preso e forse neppure letto, poichè a questa malintesa io

debbo d'essere stato attaccato .

§ 16. Altra curiosa asserzione del signor di Bonald figlio, cioè

che « molti uomini celebri parteggianti per la filosofia INQUI-

« SITIVA continuano a godere una fama meritata a cagione

))

dei servigi che avrebbero reso alla scienza e alla religione . »

Tra questi uomini celebri il signor di Bonald non avrà il .

coraggio di comprendere i filosofi viventi di sua conoscenza ;

poichè gli vien dimostrato dal suo genitore che non ve ne

ha neppure tra i filosop INVESTIGATORI che sono già morti .

Oblio e discredito in che sono caduti i filosofi INVESTIGATORI.

Sostenere il contrario è un mentire alla storia. Triste cele-

brità che ha conservato il solo Cartesio . Il padre Ventura, con

giusta ragione, senti pietà pel Cartesio il quale, se fosse vivo,

avrebbe pietà di sè stesso .

Traviato dalla causa istessa, voi aggiungete ancora le se-

guenti parole : « Spiace udirvi dire che « se questa filosofia

» inquisitiva non viene abbandonata, dobbiamo rassegnarci

>> a veder presentarsi sulla scena del mondo filosofico sola-

» mente filosofi da commedia, ciarlatani della scienza, i quali,

>> dopo aver fatto un poco di strepito, andranno a perdersi

» nell'ombra dell'oblio e del disprezzo . » Molti uomini cele-

» bri parteggiarono per questa filosofia, e noi non vedemmo

>> ancora che essi siansi perduti tra queste ombre funeste;

» continuano essi a godere una fama meritata; e niuno si

» sente disposto a dimenticare i servigi che la religione e

» la scienza hanno ritratto da'loro lavori. Cartesio , mede-

»simo, il primo di questa filosofia inquisitiva, quel buon

Vera e fala filosofia,
5



70 DELLA VERA

» Cartesio pel quale voi sentite tanta pietà, egli ancora non

» si è perduto nell'ombra dell'oblio. » Scrivendo queste li-

nee, signor visconte, pare non voleste comprendere i filo-

sofi cartesiani che vivono ancora nel numero di quegli uo-

mini celebri de quali affermate che, quantunque partigiani

della filosofia inquisitiva , non si perderono ancora nelle

ombre dell'oblio. Poichè voi conoscete a meraviglia che non

pochi di questi cartesiani viventi trovansi ancora in scena .

Voi conoscete forse alcuni di questi sedicenti filosofi, nella

filosofia de'quali si rinviene tutto ciò che si vuole, eccetto

la filosofia ; di quei filosofi che io ho chiamato « i ciarla-

tani della scienza, " e di cui dissi ancora « che, recitando

» la parte loro con maggiore o minor serietà, ne raccoglie-

" vano maggiori o minori beffe da quella parte del teatro

» ch'era più o meno annojata , attristata , scandolezzata . »

Costoro, io ripeto , trovansi ancora in scena, facendo uno

strepito con eco maggiore o minore, che del resto non va

troppo lungi, recitando le parti più secondarie, - le parti

de'servi , per esempio,- e il nome de'quali, per conseguenza,

non è registrato tra i personaggi del dramma o della com-

media. Alcuni, tra questi che fecero un maggiore schia-

mazzo, si sono ritirati salutando il pubblico ed esprimendo

il dispiacere di non poterlo più sollazzare. In quanto agli

altri, io non credo dover occuparmene, come se affatto non

esistessero , poichè la loro posizione non mi riguarda per

nulla. Ma, nel modo in cui progrediscono le cose, egli è forte

a temersi che questi non seguano da vicino i loro antichi

amici, e che vadano a perdersi nell'ombra dell'oblio per non

più ritornare.

In quanto ai servigi che la religione e la scienza hanno

tratto dai lavori di questi filosofi viventi, - voi senza dub-

bio non li potete credere, a meno che non vogliate loro tener

conto, come di servigi resi alla religione e alla scienza,

degli elogi di Voltaire e di Rousseau, delle apologie di Spi



E DELLA FALSA FILOSOFIA 71

noza, ai quali lavori si abbandonarono in qualche momento

di distrazione , e che lungi dall'andarne orgogliosi , se ne

lamentano nell'umiltà dello spirito, nell'amarezza del cuore,

battendosi il capo, invece di battersi il petto .

Ma se non trattasi di filosofi cartesiani viventi , trattasi

adunque di filosofi cartesiani morti, dei quali avrete voluto

parlare nelle linee che di sopra ho trascritto . Ma, in tal caso,

non potreste avere la compiacenza, signor visconte, d'indi-

carmi per mia istruzione e per mia edificazione un solo di

questi uomini celebri i quali, avendo abbracciata e seguita

la' filosofia inquisitiva , “ continuano a godere d'una fama

>>meritata, e di cui niuno si sente disposto a dimenticare i

» servigi che la religione e la scienza hanno ritratto da'loro

>>lavori? » Giacchè voi ne conoscete « molti, " deve riu-

scirvi agevolissimo il nominarne alcuno. In quanto a me, io

vi dichiaro che non conosco un solo di questi filosofi inqui-

sitori moderni che non possa essere compreso nella severa

sentenza che san Paolo ha pronunciato contro i filosofi in-

quisitori antichi , avendo detto : " I Greci hanno cercato la

» scienza, e non ebbero che la follia : Sapientiam quærunt,

>> et stulti facti sunt.

Se il mio avviso su d'una tale questione non ha alcun

valore presso di voi, lo che è naturalissimo , che risponde-

rete frattanto al vostro incomparabil padre, che è totalmente

della mia opinione ? Io tornerò su tale soggetto perchè vi

tornerete voi stesso, tanto è il conto che voi fate della filo-

sofia inquisitiva; e allora ascolterete vostro padre medesi-

mo, quello scrittore si moderato e si saggio , colla storia

della filosofia moderna alla mano condannarli tutti, senza

eccezione , questi filosofi partigiani della filosofia inquisi-

tiva i quali da tremila anni , CERCANO , coi lumi soli della

ragione , il principio delle cognizioni , il fondamento dei

giudizii, la regola dei doveri. Voi lo ascolterete dimostrarvi

che questi filosofi inquisitori, traviati e che traviano tutti



72 DELLA VERA

gl'infelici che hanno voluto seguirli , non decisero nessuna

questione , non fondarono alcun sistema, non fissarono al-

cun principio, non stabilirono in modo solido alcuna verità .

Voi lo sentirete mostrarvi tutti, questi pretesi uomini cele-

bri, siccome fondatori di sette che sono scomparse, creatori

di scuole che vennero rovesciate ; vi saranno mostrati come

perduti nell'ombra dell'oblio , dopo aver fatto qualche stre-

pito e dopo aver colle loro dispute senza fine, co'loro sistemi

senza base, coi loro principii senza certezza, colle loro con-

tradizioni senza pudore, lavorato alla torre di Babele, creato

il caos e distrutto la filosofia .

Voi avete sostenuto il contrario. In quanto a me, io credo

attenermi alla testimonianza di vostro padre. Almeno egli

prova ciò che afferma; e nella lettera alla quale io rispondo

si afferma senza provare.

Ma se voi ponete in non cale le prove , come sé queste

non valessero alcuna pena, giacchè siete voi che trattate di

filosofia, avreste almeno la compiacenza di dirmi : chi pensi

ancora a nostri giorni ai tre uomini celebri , ai tre famosi

riformatori della filosofia moderna, ai tre restauratori della

filosofia inquisitiva pagana nel secolo decimosettimo ? Se io

non m'inganno, Bacone è al tutto scomparso co'suoi legit-

timi eredi Hobbes, Locke, Hume, Condillac, Elvezio, Saint-

Lambert , Cabanis e Tracy. Se io non m'inganno , Leibnitz

e le celebrità della sua setta, i Wolff, i Boskcovich, gli Off-

mann, i Mako e gli Storchenau furono scacciate dall'umore

intollerante di Kant, rovesciato, a sua volta, da Schelling e

da Hegel. Ed in Francia medesima chi legge più Cartesio ?

Chi legge più Malebranche , se non come letterato, a causa -

delle grazie e della magia del suo stile? La Filosofia di

Lione, la Logica di Porto Regale e tutti quei corsi di filo-

sofia modellati e costrutti entro la forma del metodo car-

tesiano, sono forse conosciuti fuor che in qualche oscuro

stabilimento, sono essi ancora seguiti, vengono essi più no-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 73

مم

minati se non da professori pietrificati ne loro stupidi pre-

giudizi, e contenti d'un insegnamento abituale che loro per-

mette di passare nel giuoco delle carte il tempo che dovreb-

bero occupare alla lettura dei libri , e che ne fa verissimi

cartesiani? Tutto ciò non è forse caduto sotto il martello

distruggitore degli ultimi filosofi universitari , i quali tro-

varono giusto che venissero trattati i filosofi del secolo de-

cimosettimo nel modo istesso che essi aveano trattato i loro

antecessori ? E l'università istessa, come il signor di Bonald

quanto prima ve lo farà notare, gittando confusamente nelle

mani della gioventù i contradittorii trattati de' filosofi mo-

derni, non ebbe forse anch'essa l'idea di proclamare l'in-

differenza assoluta in materia di filosofia , in vista dei vani

sforzi che s'erano fatti fin da tre secoli per costituire una

filosofia ; nel modo istesso che nel protestantismo, dove, at-

tesa la vanità degli sforzi che per tre secoli si fecero da' pro-

testanti per costituire il cristianesimo, si è finito col pro-

clamare l'indifferenza assoluta in materia di religione ?

Ora, in presenza di simili fatti e di simili confessioni, di-

mostranti la sterilità, il vuoto, i guasti della filosofia inqui-

sitiva e l'oblio universale , completo nel quale sono caduti

i suoi partigiani ; in presenza, io dico , di simili fatti e di

simili confessioni, che niuno ha il diritto d'ignorare, e voi ,

signor visconte, meno che ogni altro, non è forse cosa sor-

prendente, incomprensibile, inesplicabile che voi veniate a

dirci: « Molti uomini celebri, partitanti di questa filosofia,

» non si perderono ancora nell'ombra ; essi continuano a

>> godere una fama meritata; e non possono dimenticarsi i

» servigi che la religione e la scienza hanno ritratto dai

» loro lavori ? » Non è questo forse un mentire alla storia

dell'evidenza e all'evidenza della storia ?

-

In quanto a Cartesio « il primo in questa filosofia, „

siccome voi inesattamente lo chiamate, poichè « il primo in

questa filosofia » nei tempi moderni è stato Lutero - in



74 DELLA VERA

quanto a Cartesio, io dico, vi accordo ch'egli non siasi an-

cora perduto nelle ombre dell'oblio; poichè sventurata-

mente tutti i giansenisti i quali, fin dall'istante in cui ap-

parve, afferrarono la sua filosofia , lo riguardano ancora

siccome il loro grande alleato ; tutti i razionalisti, gl'ideali-

sti, i panteisti , gl'increduli lo venerano ancora siccome loro

capo; e quantunque sdegnino le sue dottrine religiose, ciò

non ostante ne conservano il metodo, esclamando : « Tutta

la filosofia di Cartesio si racchiude nel suo metodo. » Non

possono leggersi i loro giudizi risguardanti Cartesio , senza

che salga il rossore alla fronte e che il dolore scenda al

cuore, scorgendo la parte sciagurata che attribuiscono a Car-

tesio in ciò che chiamano la grande epoca della separazione

della filosofia dalla religione e la vittoria della ragione

sulla fede.

Certamente non tutti i cartesiani di buona e semplice fede,

ed io vi rendo la giustizia di credervi tra questo numero ,

sono giansenisti, razionalisti, panteisti, increduli. Imperoc-

chè, per buona ventura, non tutti i cartesiani prendono

seriamente il metodo di Cartesio. Per buona ventura tutti

i cartesiani , arrestandosi , nella teoria , ad alcune dottrine

di Cartesio, siccome a dottrine presso a poco indifferenti ,

non curansi gran fatto di ammetterle in tutte le conse-

guenze alle quali queste dottrine, secondo il signor di Bo-

nald , da loro stesse si spingono; e meno ancora pensano

essi di porle in pratica. Se non tutti i cartesiani però sono

giansenisti , razionalisti, idealisti, panteisti, increduli, il con-

trario tuttavia è incontestabilmente vero: tutti i gianseni-

sti , i razionalisti, gl'idealisti, i panteisti, gl' increduli sono

altrettanti seguaci del metodo di Cartesio , sono gli ammi-

ratori , i panegiristi, gli apologisti di Cartesio, sono più o
meno cartesiani.

Ora, questo fatto costante , universale , non torna a più

fortuna , ve ne assicuro , nè a più onore per la memoria di



E DELLA FALSA FILOSOFIA 75

Cartesio. Per la qual cosa, allorquando con accento ironico

vi rivolgete a me, dicendomi ; « Quel buon Cartesio , pel

quale voi sentite quasi pietà , " voi siete nel vero. Sì , io

sento veramente la pietà per Cartesio , e ne conoscete voi

la ragióne ? Perchè se Cartesio vivesse a' nostri giorni, scor-

gendo ciò che dicesi e ciò che si fa all'ombra del nome šuo,

scorgendo questo nome divenuto il vessillo della falsa filo-

sofia, ed anche d'una filosofia anticristiana ed empia, egli,

uomo d'intenzioni cosi pure e di sentimenti così cristiani ,

si svellerebbe i capelli , si batterebbe il petto , e , confuso e

umiliato, sentirebbe, ne sono sicuro, pietà di sè stesso .

§ 17. Altre otto false asserzioni che il signor di Bonald figlio

ha compreso in poche linee. Si confutano le sei prime , e si

prova 1.º non essere il padre Ventura che ha chiamato UNI-

VERSALE il dubbio di Cartesio, ma il signor di Bonald padre,

secondo Cartesio stesso ; 2.º che questo dubbio non è nulla

meno che METODICO ; 3.º che non servi per nulla al suo autore ;

4.º che l'IO PENSO, DUNQUE IO SONO, di Cartesio, non è una

verità ch'egli abbia conservato malgrado il suo dubbio ; 5.º che

questa pretesa verità primitiva non è che una vera balordag-

gine . La verità secondo san Tomaso. Il CRITERIO secondo gli

scolastici . Perchè essi ne esclusero il SENSO INTIMO. 6.º Disputa

di sant' Agostino contro gli accademici. Questo dottore non fece

giammai dell' 1O SO CHE VIVO, il principio della sua filosofia .

Sant' Agostino è stato citato falsamente dal signor di Bonald

figlio, e quest'ultimo è stato compiutamente ingannato.

E voi ancora signor viscontė sentírete pietà di voi stesso

allorquando , nella solitudine della vostra campagna , lungi

dalle noje della città, concentrato tutto in voi stesso, tornerete

a leggere la continuazione dell'apologia di Cartesio che vi è

stata suggerita con queste parole: « Non si deve frattanto

» spingerlo all'oblio esagerando il suo dubbio metodico

» che voi chiamate un dubbio universale. S'egli avesse du-

» bitato di tutto, non sarebbe mai giunto a nulla. Il suo dub



76 DELLA VERA

» bio non era universale, poichè conservava una prima ve-

» rità come fondamento del suo edificio. Era questo il me-

» todo istesso di sant' Agostino , il quale , disputando cogli

>> accademici , non prese certamente il suo principio nella

- » fede , ma invece nei lumi naturali. Cominciamo , dicevą

» egli, da una prima verità: Io so di esistere, scio me vivere .

» Non vi dispiaccia, mio reverendo padre, ma ecco precisa-

" mente ilmetodo inquisitivo che voi biasimate; sant' Ago-

» stino , insieme col buon Cartesio , prende le mosse dal

» lume naturale, nella certezza della sua esistenza, e da essa

» crede poter giungere ad un risultato. Perchè adunque

» apporre al signor di Bonald d'AVER SEGUITO LA MEDE-

» SIMA STRADA ? ”

-

Nel leggere queste linee io non credo quasi a'miei occhi .

Giammai non videsi accumulata in si poche parole tanta

quantità di non-sens , ovvero di sentimenti contrarii alla ve-

rità. Giammai videsi portare tant'oltre questo tono d'alba-

gia , - così sconvenevole ai gravi scrittori che afferma

tutto senza dubitare di nulla. In queste linee voi affermate :

1.º che io fui il primo a chiamare universale il dubbio di

Cartesio; 2. che il dubbio di Cartesio era solamente meto-

dico e non già universale; 3.º che Cartesio ha stabilito so-

pra una verità l'edificio della sua filosofia ; 4.º che il me-

todo di Cartesio fu niente più che quello di sant' Agostino ;

5.º che sant'Agostino io biasimai, biasimando la filosofia in-

quisitiva; 6.º che sant' Agostino è stato cartesiano ; 7.º che

tale fu ancora il signor di Bonald, e 8.º finalmente che que-

sto metodo agostiniano-cartesiano fu fecondo di risultati.

Ora, signor visconte, vogliate perdonare la mia franchezza,

ma in tutto ciò non vi ha una sola parola di vero ; siccome

or ora vedrete.

1.º Dev'essere cosa molto dispiacevole per voi , signor

visconte , che in questa sventurata difesa che foste indotto

a stendere in favore di vostro padre, dobbiate sempre tro



E DELLA FALSA FILOSOFIA 77

varvi in manifesta contradizione con lui , non solamente

nelle dottrine, ma ancora nelle parole. Voi mi dite: « Non

» bisogna spingere Cartesio verso l'oblio, esagerando il suo

» dubbio metodico che VOI chiamate universale , » e sem-

brate , con ciò , rimprocciarmi che IO sono il solo ovvero il

primo a chiamare universale il dubbio di Cartesio. Ma, per

tacere moltissimi altri, non ascoltaste forse lo stesso signor

di Bonald, nel passaggio ch'io vi ho citato (§ 14), in cui si

leggono queste parole : « Cartesio, per riformare la filosofia,

» cominciò dal dubbio UNIVERSALE. - Questa ipotesi (del

» dono del linguaggio) non accordasi col dubbio UNIVER-

» SALE di Cartesio ? » Prima adunque di portarmi querela

che, parlando del dubbio di Cartesio, io lo chiamai univer-

sale, non era forse atto giusto e leale di regolare il vostro

conto col padre, di aggiungere cioè un'errata-corrige a quei

passi dove egli , molto prima di me, qualificò nell'istessa

maniera il dubbio di Cartesio ?

2.º Voi chiamate metodico il dubbio di Cartesio, cioè a dire

regolare, ragionevole, utile ; ma è lo stesso padre vostro che

in questa parte ancora vi dà il torto. Voi lo udiste più in-

nanzi dirvi che l'evidenza alla quale Cartesio credeva d'es-

sere giunto per mezzo di questa strada non arrivava nep-

pur alla certezza ; voi lo scorgeste opporsi inesorabilmente

a questo dubbio cartesiano, chiamandolo una cosa fittizia ,

inutile , impossibile , inverisimile , assurda , contraria alla

natura dello spirito umano. Voi lo udiste chiamare questo

dubbio una GRANDE ILLUSIONE per il filosofo, un GRANDE

ERRORE nella filosofia ; e lo udiste ancora provarvi gli ef-

fetti di questo dubbio funesti per l'uomo e per la società.

3.º Se Cartesio, voi aggiungete, avesse dubitato di tutto,

non sarebbe giammai giunto a nulla. Eh ! mio Dio, gli è ciò

che appunto è avvenuto. Cartesio non giunse ad alcuna

cosa che allorquando , per una felice incongruenza , pose

da un lato il suo dubbio universale. Egli non cominciò



78 DELLA VERA

a ragionare che dopo d' aver cominciato a credere. Ma, fin-

chè rimase nel dubbio , si rivolse in un circolo vizioso ,

avendo affermato che tutto ciò che sembra evidente alla ra-

gione è vero , perchè la ragione è dono di Dio , che non

potrebbe averla a noi data se non per conoscere il vero ; е

che questo Dio , autore della ragione , esiste , perchè la sua .

esistenza sembra evidente alla ragione. Finchè adunque Car-

tesio rimase rinchiuso nel suo dubbio, non pervenne mai

a nulla, siccome lo stesso signor di Bonald ve lo ha dimo-

strato nel quadro ch'egli fece della futilità della filosofia di

Cartesio, e che io vi ho posto sotto gli occhi .

4.º Ma voi insistete ancora dicendo che « il dubbio di Car-

tesio non era universale, giacchè conservò una verità primi-

tiva. " E quale ? se non è questa : Io penso, dunque io sono .

Ma questa pretesa verità primitiva, siccome è chiaro per tutti

coloro che lessero in Cartesio medesimo il cammino ch'egli

segui, questa verità primitiva non è una verità che Cartesio

abbia conservata nel suo dubbio e malgrado il suo dubbio ;

ma invece si è questa la prima verità colla quale incontrossi

progredendo nella via del suo dubbio. Fu questa la prima

conquista del suo dubbio, non sendo affatto esistita nel suo

spirito all'epoca del suo principio dell'ipotesi del dubbio.

Questo dubbio adunque non era nel principio che dubbio,

e null'altro che dubbio, senza mescolanza alcuna di verità .

Per conseguenza o vogliate convenirne, o no, nulla di meno

sarà sempre un dubbio universale, un dubbio assoluto.

5.º Voi affermate che questa verità primitiva: 10 PENSO ,

DUNQUE 10 SONO, che, secondo voi, Cartesio conservò malgrado

il suo dubbio, sia stata " il fondamento del suo edificio. » Io

voglio accordarvi ciò , ma a condizione che voi conveniate

che era questo un fondamento aereo d'un edificio di carte .

La verità , secondo la magnifica definizione dataci da san

Tomaso, è l'EQUAZIONE DELLA COSA E DELL'INTELLETTO : Æqua-

tio rei et intellectus; è l'uniformità e la somiglianza tra



E DELLA FALSA FILOSOFIA 79

il modo di concepire una cosa e l'essere, e il modo d'essere

questa cosa fuori dell'intelletto.

Il senso intimo, diceva Storchenau, è noi stessi che sen-

tiamo ; Sensus intimus sumus nos ipsi qui sentimus . Il senso

intimo non è adunque che un criterio dei fatti interni, delle

modificazioni intellettuali e fisiche del nostro essere. Que-

sto criterio, in ciò che a lui appartiene, è fedele e infalli-

bile. Noi veramente pensiamo e soffriamo allorchè sentiamo

di pensare o di soffrire, e non abbiamo bisogno d'alcun'altra

testimonianza che di noi stessi per esser certi dei pensieri

e de' dolori nostri .

Ma questo stesso criterio, infallibile allorchè ci attesta

ciò che accadde in noi, non è d'alcun sussidio allorchè trat-

tasi di ciò che trovasi fuori di noi. Questa fu la ragione

per la quale gli scolastici, ammettendo la ragione retta co-

me criterio delle verità dell'ordine intellettuale, la testi-

monianza de ' sensi per le verità dell'ordine fisico, e la te-

stimonianza istorica per le verità dei fatti lontani da noi

per distanza di tempi o di luoghi, esclusero il senso intimo

dal numero dei criterii della verità . E infatti, in che modo il

senso intimo, testimonio esclusivo di ciò che accade in noi,

potrebbe essere del più lieve soccorso per farci intendere

come sono in loro stesse, quelle cose che sono fuori di noi

e attestarcene la verità?

•

Rammentatevi ciò che disse il signor di Bonald con pari

buon senso che grazia : « Invece di sospendere il primo an-

>> nello della catena delle nostre cognizioni a qualche punto

» fisso fuori dell'uomo, quest'annello noi lo teniamo con

» una mano, e stendiamo coll'altra la catena ; onde crediamo

» seguirla allorchè essa ci segue. Noi ci pensiamo noi stessi;

» ciò che ci pone nella posizione d'un uomo che vorrebbe

» da sè medesimo pésarsi senza bilance e senza contrapesi.

» BERSAGLI delle nostre proprie illusioni, noi c'interroghiamo

» da noi stessi , e prendiamo l'eco della nostra propria voce



80 DELLA VERA

>> per la risposta della verità. " Ora è questo precisamente

ciò che avvenne a Cartesio. Avendo posto come verità pri-

mitiva, di cui gli sarebbe stato impossibile di dubitare, que-

sto entimema : Io penso, dunque io sono; egli si è detto :

» Ciò che mi costringe ad ammettere una tal conclusione

>> siccome vera si è che io ne ho una percezione chiara e

>>distinta. Per la qual cosa io potrò affermare che tutto ciò

» di cui avrà una simile percezione, potrò ammetterlo sic-

» come vero. » Cartesio adunque ha preso l'evidenza risul-

tante dal sentimento del suo pensiero e della sua esistenza

per la regola dell'evidenza delle cose fuori di lui ; ha preso

il senso intimo, il criterio de' fatti all'uomo interni per il

criterio de' fatti esterni. D'un solo sbalzo ha superato un

abisso . Volle trasportare questo criterio dall'ordine delle evi-

denze dove è tutto, in un ordine d'evidenze dove esso non

è più nulla. E tenendo con una mano il primo annello

delle sue cognizioni, e stendendo coll'altra la catena, egli

ha creduto seguirla allorchè essa seguiva lui. Egli pen-

sossi da sè medesimo, si pesò da sè stesso senza bilance

nè contrapesi. TRASTULLO delle sue proprie illusioni, inter-

rogossi e prese l'eco della propria voce per la risposta della

verità.

6.º Se sant'Agostino avesse veramente asserito ciò che voi

pretendete abbia detto, il metodo cartesiano non si trove-

rebbe meglio trattato. Il preteso Io so ch'esisto, di sant'A-

gostino, non ha che far nulla coll'Io penso, dunque io sono,

di Cartesio. Sant'Agostino , siccome voi stesso dichiarate ,

avrebbe pronunciato le sue parole per confondere gli acca-

demici, nel mentre che Cartesio avrebbe pronunciato le al-

tre per formare i filosofi. L'Io so ch'esisto , di sant'Ago-

stino, non sarebbe stato che un argomento per provare ad

altri questa verità: Che l'uomo può conoscere certamente

alcune cose, contro la dottrina accademica contenuta in que-

sto principio : Che l'uomo non può nulla conoscere con cer



E DELLA FALSA FILOSOFIA 81

tezza, esclusa anche la SUA ESISTENZA. Al contrario l'Io penso ,

dunque io sono, di Cartésio, è per questo filosofo il principio

di ogni evidenza, di ogni filosofia per la quale l'uomo può

giugnere alla conoscenza, alla conquista di ogni verità DA SẺ

SOLO . Sant'Agostino avrebbe, con questa irrecusabile prova,

dimostrato l'esistenza dell'Εποχή accademica, senza che per

ciò questa proposizione fosse il principio della sua filo-

sofia : precisamente nel modo istesso che Fénélon e il si-

gnor di Bonald servironsi della proposizione medesima per

provare l'esistenza di Dio, senza che per la stessa ragione

sia stato il príncipio della loro filosofia . Voi dunque avete

confuso, ciò che in tale discussione vi è accaduto sovente,

materie totalmente diverse tra loro ; la filosofia subiettiva

e la filosofia obiettiva, il principio d'una filosofia col me-

todo di dimostrare una verità. Per la qual cosa vi siete

posto apertamente fuori della questione allorchè trattasi del

metodo di Cartesio. 1

Quello che è certo si è che l'Io so ch'io esisto non tro-

vasi nei tre libri della Disputa di sant'Agostino contro gli

accademici, dove voi affermate averlo rinvenuto. Ciò che

trovasi in realtà in questi libri, riguardo la questione che

in questo momento ci tiene occupati, si è un intiero capi-

tolo con questo titolo : CHE NON SI PUÒ PERCEPIRE LA VERITA'

CHE COL SOCCORSO DI DIO : Veritatem nisi divina ope non per-

cipi (lib. III, cap. vi). E ciò che trovasi in realtà in questi

Jibri si è la conclusione seguente : « Ma finalmente è dive-

" nuta manifesta la sola disciplina della più vera di tutte

» le filosofie. Imperocchè lanostra filosofia non è già quella

» di questo mondo, rifiutata per giustissimi titoli dalla

» nostra religione; ma è quella al contrario, ben altrimenti

" intelligibile, alla quale la ragione anche più sottile non

» può ricondurre le anime cieche dalle tenebre multiformi

» coll'errore, che dopo che il sommo Iddio, per un eccesso

» di popolare clemenza, ha fatto scendere e sottomessa



82 DELLA VERA

وو

ود

l'autorità dell'intelletto divino fino al corpo dell'uomo

» ed è per mezzo dei precetti ed anche dei fatti di questa

ود

"

scienza che le anime poterono venire eccitate a ritornare

in sè stesse e a riguardare la patria senza avere bisogno

dei dibattimenti della disputa. » Ora tutto ciò deve pro-

varvi a sufficienza che sant'Agostino prese realmente dalla

fede le sue mosse. E giacchè amate tanto sant'Agostino che

ne formate le vostre delizie, io voglio consigliarvi di leggere

il suo libro : De utilitate credendi, de ordine, de magistro;

e resterete maravigliato in vedere che sant'Agostino non

consiglio agli altri, nè prese per sè che la fede per principio

della sua filosofia .

Alcun che di simile all'Io so ch'io ęsisto trovasi in sant'A-

gostino, non già ne' libri contro gli accademici, ma nel se-

condo capitolo del libro DELLA VITA FELICE (De vita beata).

In questo dialogo, sant'Agostino, avendo a trattare con un

certo Navigio, epicureo, che affermava di non sapere se l'uo-

mo aveaaun'anima siccome avea un corpo, gli disse : *** SAI

Tu almeno che TU VIVI ? Scisne saltem te vivere ? Al che Na-

vigio rispose : Lo so : Scio, inquit. » Allora sant'Agostino

riprende : « Tu sai dunque che hai un corpo ; tu sai ancora

d'avere la vita. Tu sai dunque d'avere due cose, il corpo e

la vita, ossia l'anima ; tu non dubiti adunque che queste due

cose, l'anima e il corpo, esistono. Ergo duo ista esse non

dubitas, animam et corpus. »

Ora queste parole : « Io so ch'io vivo, » che sant'Agostino

trasse dalla bocca di Navigio, a fin di costringerlo a rico-

noscere che l'uomo ha un'anima, che hanno esse a fare col

principio e col metodo di filosofare di sant'Agostino mede-

simo ? Non vi è abbisognato adunque un giro ben grande

per concludere da queste parole, pronunciate da un tale

soggetto e in simile circostanza, che il metodo di Cartesio

è quello medesimo di sant'Agostino; che sant'Agostino, dis-

putando con gli accademici, non pensò punto di prendere



E DELLA FALSA FILOSOFIA
83

le sue mosse dalla fede, ma invece , insieme con Cartesio,

nei lumi naturali della sua esistenza , che sant'Agostino

abbia detto agli accademici : " Cominciamo da una prima

verità : lo so ch'io esisto; e che si è il metodo stesso di

sant'Agostino ch'io biasimo, nell'oppormi a quello di Car-

tesio ? Dove apprendeste adunque una simile erudizione ? ”

Non è forse della poesia che vi vien suggerita, invece di filo- 、

sofia ? E se la poesia non è esclusivamente una verità, deve

però almeno avvicinarsi ad essa , sit proxima veris; nel

mentre che tutte queste affermazioni, così ingiuriose per

parte vostra, non hanno nè da vicino nè da lungi rapporto

alcuno colla verità. Finzioni sono queste, parti dell'imagi-

nazione tanto poco benevoli per me quanto lo sono troppo

per Cartesio. Per la qual cosa, signor visconte, copiando

questo pezzo quale ve lo hanno fornito, questo testo quale

ve lo hanno ordinato, mancandovi il tempo di svolgere da

voi stesso sant'Agostino, avete creduto di fare una grande

scoperta, nel mentre che voi non avete nulla scoperto, as-

solutamente nulla ; prendeste la moneta adulterata per mo-

neta di buona lega ; la vostra buona fede è rimasta ingan-

nata, e voi siete stato completamente beffato.

§ 18. Si confutano le due ultime asserzioni del signor di Bonald

figlio. Mancanza di delicatezza di questi nel non aver detto

una sola parola delle dimostrazioni istoriche che il padre Ven-

tura avea riportato in favore della proposizione : LA FILOSOFIA

INQUISITIVA È E SARA' SEMPRE SENZA RISULTATO. Vengono op-

poste adunque al signor di Bonald le dimostrazioni istoriche

che lo stesso padre suo ha date in favore di tale proposizione,

e la critica sanguinosa ch'egli fece della filosofia INQUISITIVA

antica e moderna.

Non è adunque gran fatto necessario di arrestarmi a ri-

levare ciò che vi ha d'inesatto, direi quasi d'incivile in

queste parole: « Perchè dunque opporre al signor di Bo-



84 DELLA VERA

১

nald d'aver seguito la stessa strada ? perché, siccome vi

è stato provato, io non ho detto giammai nè pensato che

il signor di Bonald fosse cartesiano : e lo stesso signor di

Bonald ha ricusato quest'onore che voi far gli volete, se si

trattassé ancora di stare in compagnia di sant'Agostino,

avendovi dimostrato d'aver seguito una strada totalmente

contraria a quella di Cartesio.

Ma non posso altrettanto concedervi rispetto alla preten-

sione sulla quale voi tornate sovente, e che in quest'ulti-

mo passo della vostra lettera avete voluto fortificare col-

l'esempio di sant'Agostino e con quello di Cartesio , non

contento d'averlo appoggiato sopra molti altri uomini ce-

lebri che voi non nominate; cioè a dire che per mezzo della

filosofia inquisitiva possono aversi risultati felici.

Io sono costretto primieramente a rammentarvi un oblio

di delicatezza e direi quasi di lealtà per parte vostra nel-

l'accusa che andate ripetendo sovente e su tutti i tuoni ,

d'aver detto cioè che la filosofia se non è DIMOSTRATIVA, non

è nulla, e che la filosofia inquisitiva è stata e sarà sempre

senza risultati . A udirvi, sembrerebbe che io avessi lasciato

sfuggire dalla mia penna tale affermazione per distrazione,

per leggerezza e senza prove. Le mie Conferenze però pos-

sono attestare il contrario. Colla storia della filosofia antica

alla mano, nella mia prima conferenza ho provato, ovvero

creduto di provare, che la filosofia inquisitiva antica era stata

insufficiente a stabilire anche le prime e le più importanti

verità dell'esistenza di Dio, dell'immortalità dell'anima e

delle obbligazioni d'una legge morale, e che essa, per tutto

risultato, era giunta allo scetticismo. Nella mia terza con-

ferenza ho provato, ovvero ho creduto di provare, che la

stessa sorte è toccata alla filosofia inquisitiva dei tempi mo-

derni , nella quale volli far distinzione di quattro epoche :

1.º l'epoca della separazione della filosofia dalla religione

nel secolo decimosesto; 2.º l'epoca della divisione e della ste-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 85

rilità nel decimosettimo ; 3.º l'epoca della negazione e del-

l'ateismo nel secolo decimottavo ; e 4.º l'epoca dell'inganno

e del panteismo mistico nel secolo nostro. Nella mia se-

conda conferenza ho provato, ovvero ho creduto di pro-

vare, che, al contrario, la filosofia cristiana, fondata dai Pa-

dri della Chiesa, è stata in vigore durante quattordici secoli

in tutti i paesi cristiani , è stata la filosofia dimostrativa , la

quale, ragionevole nel suo principio del pari che solida nel

suo fondamento e sicura nel suo metodo, è stata feconda,

magnifica ne' suoi risultati, avendo risoluto tutte le que-

stioni dell'ordine puramente filosofico, avendo śviluppato e

confermato col raziocinio tutto il cristianesimo, posto ogni

verità sopra solidissima base. Ora adunque sopra simili prove

di fatto si fonda la mia tesi sulla differenza de' risultati di

queste due specie di filosofia.

Queste prove, le quali dall'immensa maggioranza di co-

loro che mi fecero l'onore d'ascoltarmi e di leggermi fu-

rono trovate sodisfacenti, voi eravate senza dubbio padrone

d'asserire che tali non siano. Voi eravate padrone di dire

ch'esse son deboli, inconcludenti, arrischiate ; e, con altret-

tante prove contrarie, era ancora in poter vostro il consul-

tarle e combatterle. Volendo però esser giusto e leale verso

il vostro avversario, voi non eravate padrone di non dirne

nulla. Voi non eravate padrone di presentare come propo-

sizioni isolate, sfuggite all'irriflessione e sproviste di prove,

quelle proposizioni, conseguenza d'una larga dimostrazione,

conseguenza delle dichiarazioni dei filosofi stessi e della sto-

ria delle diverse epoche della filosofia ; ed ancor meno era-

vate padrone di rivolgere quasi in ridicolo una discussione

cosi importante e così grave.

Quantunque però giudicaste conveniente di non tenere

alcun conto delle prove colle quali ho creduto d'aver dimo-

strato che la filosofia, s'essa non è DIMOSTRATIVA, non è nulla,

e che la filosofia INQUISITIVA è senza risultati come senza

Vera e falsa filosofia.
6



86 DELLA VERA

base ; io credo che voi non avrete il coraggio di non tenere

alcun conto neppure al padre vostro delle prove colle quali

egli dimostrò le identiche proposizioni .

La filosofia di cui s'occupa il signor di Bonald nel primo

discorso delle sue Ricerche non è che la filosofia la quale

« cerca ogni verità per mezzo dei SOLI LUMI DELLA RAGIONE

(pag. 1) . » Non è questa adunque altra cosa che la filosofia

INQUISITIVA, quella filosofia che voi avete voluto divinizzare.

Ma il signor di Bonald, appoggiandosi sempre all'autore

della Storia comparata dei sistemi filosofici, impiega venti

lunghissime pagine per provare che questa filosofia, ch'egli

chiama « una delle piaghe della società (pag. 5), " fino dai

tempi che precedettero il cristianesimo, si è divisa in tante

opinioni e sistemi particolari a ciascuna setta, o personali a

ciascuno de' suoi discepoli, che non fece altro che confon-

dere tutte le idee , abusare di tutti i principii, risolvere.

con ipotesi gratuite , questioni temerarie, impiegare una

dialettica fallace onde stabilire a volontà il paradosso, e che

finalmente non è stata che una disciplina nello stesso tempo

sprovvista di certezza nelle sue massime, d'utilità ne' suoi

risultati, di dignità nel suo carattere.

Egli ci mostra il platonismo degenerato in idealismo, l'i-

dealismo che fa capo a' sogni della teurgia, il peripateticismo

conducente all'empirismo per finire nel più grossolano ma-

terialismo; egli ci mostra come tutte queste scuole, tutte

queste sette antiche precipitarono finalmente nell'abisso

senza fondo dello setticismo e del pirronismo, e come gli

avanzi di tutti questi sistemi non formarono che un vero

caos.

Ma nella critica ch'egli fece della moderna filosofia il si-

gnor di Bonald non fu meno severo che nella critica della

filosofia antica. « La riforma, dice egli, fece inclinare verso

>> il peripateticismo ; le scuole cattoliche fece inclinare mag-

« giormente verso le idee di Platone. Si fu allora, dice De



E DELLA FALSA FILOSOFIA 87

» Gerando, che la filosofia cominciò a separarsi dalla teolo-

» gia, ed ebbe la fortuna, per tale divorzio, di tornare ad

» essere uno studio profano. — Il seguito ci farà conoscere

» ciò che la religione e la filosofia abbiano guadagnato da

>> tale divorzio. „

-

Io vi prego, signor visconte, d'arrestarvi alquanto su que-

ste ultime parole di vostro padre. Voi vi troverete la cen-

sura del sistema verso il quale sembrate inclinare, di quel

sistema che rifiuta ogni intervento della religione e della

fede nella filosofia. Poichè voi applaudiste alle parole di Fé-

nélon, di cui però non comprendeste la vera forza, -

che « la filosofia è la ragione. » Ma udite ancora il signor

di Bonald apprendervi ciò che sia una filosofia la quale non

è che la ragione. « Nell' aspettazione però , soggiunge egli,

>>> dei felici effetti di questa separazione , la filosofia venne

» rigettata in tutte le questioni che avevano occupato e di-

>> viso i filosofi dell'antichità: sulla Causa primitiva dell'u-

» niverso, sull' origine delle cose, le distinzioni dello spi-

» rito e dei sensi; i fondamenti della morale e della so-

» cietà, senza avere più alcun mezzo nè altri dati ch'essi

» non aveano avuto ; e tornata ad essere studio profano e

>>forse pagano , essa fu condannata a ricominciare tuTTI

» I SISTEMI DEL PAGANESIMO e a rinnovellare dei Greci TUTTE

» LE LORO SCUOLE , TUTTE LE LORO SETTE , TUTTE LE DISPUTE

" LORO. "

Deve ciò dimostrarvi, signor visconte, che ogni filosofia

la quale , segregandosi totalmente dal principio religioso,

non și procura altri mezzi, altri dati da quelli che aveano

i filosofi pagani , ogni filosofia inquisitiva che non fondasi

che sulla ragione personale , venisse anche professata dagli

stessi cristiani, non è che una filosofia pagana, che rinno-

vella tutti i sistemi del paganesimo, l' ultimo de' quali, se-

condo san Paolo , altro non è che la FOLLIA: Sapientiam

quærunt, et stulti facti sunt.



88 DELLA VERA

« Infatti , prosegue il signor di Bonald, noi avemmo i no-

» stri idealisti , i nostri empirici, i nostri materialisti, i

» nostri dommatisti , anche i nostri teosofi e i nostri illu-

» minati; noi avemmo sofisti in gran numero; non ci man-

» cano che gli stoici; oggi noi diveniamo eclettici PER ES-

» SERE QUALCHE COSA. " (Pag. 29.)

De Gerando avea detto : " Dopo la caduta della filosofia

» scolastica, la ragione umana era apparecchiata (senza dub-

» bio dalla riforma) a ricostruire FINALMENTE L'OPERA SUA.

« (L'opera vostra, signor visconte, quella della filosofia della

>> ragione. ) Tre grandi riformatori vollero successivamente,

- nel secolo decimosettimo, eseguire una tale intrapresa. Ba-

>> cone in Inghilterra, Cartesio in Francia e Leibnitz in Ale-

» magna. Ma separandosi essi fin dal principio, s'avviarono

» per cammini diversi. » Ed intorno a questo , ecco il si-

gnor di Bonald esclamare : « Noi ne sappiamo a sufficienza

» di ciò ; questi tre riformatori , che si separano nel punto

» donde muovono , non s'incontreranno giammai. Questa

" filosofia che si riforma incessantemente e che non SI

» FORMA GIAMMAI , non avrà finalmente acquistato che

» un ingrandimento del campo di battaglia. Il bisogno di

>>un'altra riforma farà quanto prima sentirsi, e noi possiamo

» anticipatamente contare su un novello riformatore. »

Ciò che adunque con mio dolore ho trovato nel signor

di Bonald è , lo ripeto , il non aver conosciuto la filosofia

cristiana . S' egli avveduto si fosse della esistenza di essa,

che pur si è prolungata per lo spazio di quattordici secoli,

riconosciuta l'avrebbe per una filosofia immeritevole di

quelle accuse ch'egli mosse alla filosofia pagana antica, rin-

novellata ne' tempi moderni dal protestantismo. Nel mar-

chiare della dovuta ignominia questa filosofia bastarda, e

richiamar i filosofi cristiani alla filosofia del cristianesimo,

egli avrebbe rannodato la catena della scienza filosofica cri-

stiana, spezzata dal protestantismo; si sarebbe avveduto che



E DELLA FALSA FILOSOFIA 89

non era mestieri d'un novello riformatore , per riformare

una filosofia che non era stata giammai formata; imperoc-

chè la filosofia cristiana era stata veramente formata, avea

fiorito durante un si lungo spazio di tempo, e che avea bi-

sogno sol d'essere richiamata , e non gia riformata , al-

meno nelle sue dottrine. In mancanza di ciò , il signor di

Bonald, non avendo veduto nel mondo scientifico, fino da

tremila anni , che la filosofia inquisitiva , ha dovuto di-

mostrare il bisogno d' un novello riformatore , e che que-

sto riformatore , che la filosofia invano avea atteso per lo

spazio di trenta secoli, era egli medesimo, il signor di Bo-

nald. Questo solo è il suo errore, e, se così vi piace, il suo

torto.

Ponendo però da un lato questo traviamento del genio,

tutto ciò che il signor di Bonald asseri sulla vanità e l'im-

potenza della filosofia inquisitiva è di una evidenza chia-

rissima , d' una forza di ragionamento irrefragabile; poichè

si tratta di fatti e di fatti patenti , incontestabili , che ser-

vono di base alla sua dimostrazione. Lascio adunque parlar

lui , non potendo trovare un miglior difensore contro i vo-

stri attacchi .

$ 19. Si continua a confutare, con le testimonianze del padre suo,

l'asserzione del signor di Bonald, che « la filosofia INQUISITIVA

può avere felici risultati . » Quadro terribile che il signor di

Bonald padre ha fatto della miseria e delle ruine della filo-

sofia de' giorni nostri ; ed elogi ch'egli aggiunse sulla filoso-

fia DIMOSTRATIVA. Il signor di Bonald padre dà ragione su

tutti i punti al padre Ventura, gittando suo figlio nello spiace-

vole labirinto di questo quadrilemma, donde non può uscire :

o di non aver letto le opere di suo padre, o di non averle com-

prese, o di averle obliate, o di non aver voluto esser leale.

Dopo aver fatto una critica si amara della filosofia moderna

in generale, il signor di Bonald credette dover arrestarsi in



90 DELLA VERA

particolare sulla filosofia de' nostri giorni ; ed ecco ciò che

ne ha detto :

« Al presente, se noi gettiamo un'occhiata generale sullo

>>stato attuale della filosofia presso le nazioni moderne che

» l'han coltivata con ardore più grande, dove ci sarà fatto

>> di rinvenire UNA FILOSOFIA ? Forse in Francia ? e chi potrà

» dirci qual è il sistema di filosofia che vi si trova, non dirò

» assolutamente universale, ma solamente dominante ? Forse

» in Inghilterra, divisa presso a poco tra quattro variate dot-

" trine : quella di Hume, quella di Berkeley, quella di Reid,

» quella di Hartley? Sarà finalmente in Alemagna, dove la

>> filosofia leibniziana venne rovesciata da quella di Kant, il

» quale anch'egli alla sua volta passò, lasciando solamente

>> una successione contenziosa, della quale ciascuno si è ap-

» propriato una reliquia ? La questione fondamentale d'ogni

>> filosofia è ancora una causa da rivedere .

» Io non parlo già delle questioni sulla sostanza e l'ac-

» cidente, sulle nozioni del tempo, dello spazio, dell'esten-

» sione, su l' istinto , il senso intimo, le cognizioni istin-

» tive, e sopra mille altre cose che formano oggetto di di-

» sputa tra le varie scuole di filosofia. Ma la grande que-

» stione dell' esistenza della causa prima, questione che

» tiene occupato fin dalla sua origine il genere umano e

" sulla quale gli uomini non possono tacere più che andare

» d'accordo, è stata forse risoluta dalla filosofia in modo da

» rendere sodisfatti tutti i filosofi ? Alcuni s'imaginano d'a-

» verla provata, perchè vi credono ; ma è stata mai offerta

» alcuna prova ch'abbia trovato grazia presso i partigiani

>>dell'opposto sistema ? Condillac combatte la prova di Car-

» tesio , che la crede dimostrativa non altrimenti che un

» teorema di geometria. Hume attacca quella di Locke, ed

>> egli stesso viene alla sua volta combattuto da Reid, il quale

» anch'egli, ignorando su che far fondamento, invoca, come

» ultimo sussidio, il senso comune, ed attuta in tal modo



E DELLA FALSA FILOSOFIA 91

» l'orgoglio della filosofia , fino a interrogare i sentimenti

» del volgo per sapere se essa deve credere in Dio. Clarke,

» con la sua prova dell' Ente necessario , si fa avversa la

» scuola peripatetica ; eKant finalmente, che biasima Locke

>> per aver tentato di dimostrare. l'esistenza di Dio, e il

» quale combatte tutte le prove che ne sono state esibite,

" giunge fino ad affermare che non può dimostrarsi nè la

» certezza nè la possibilità di questa esistenza.

» Chi voglia convincersi dell' insufficienza di tutti questi

» sistemi, basta che legga solamente il capitolo VII del volu-

» me I della Storia comparata (di De Gerando) , ed ivi si

" scorgeranno colla più gran meraviglia i desiderata o i vuoți

» che rimangono ancora a riempire in filosofia. Dopo trenta

» secoli di lavori filosofici, intorno ai principii delle umane

>> cognizioni , l'autore pone diciotto problemi , senza com-

» prendervi il primo di tutti: Che cosa è la scienza? sulla

» quale non si è ancora d'accordo . Questi diciotto problemi,

» ciascun de' quali dovrebbe per sè solo agitare tutte le que-

» stioni della filosofia, sono sviluppati in una serie di cento

» sessanta questioni, alle quali se ne potrebbero aggiungere

» altrettante, e che risolute in un modo dagli uni, sarebbero

» ben presto risolute in un modo contrario dagli altri : poi-

>>'chè l'uno, dice De Gerando, richiede che gli si provi l'e-

» sperienza; un altro che gli venga provata l'evidenza;

» quest'ultimo vuole ancora che gli si dimostri la possibi-

» lità d' una conoscenza qualunque. Ciascuna volta che un

>>filosofo avea posto una base più profonda che non i suoi

> predecessori, sopraggiunge, all'istante medesimo, un pen-

» satore che vuol portarsi più innanzi , e pone un novello

» dubbio su questa base.

» Di tal modo, per non parlare che dei tempi moderni,Ba-

» cone ha riformato la filosofia ; Cartesio l'ha riformata dopo

» Bacone ; Leibnitz ha riformato Cartesio. L'Inghilterra , la

» Francia e l'Alemagna ebbero ciascuna i loro riformatori ;

1



92 DELLA VERA

» ed ecco che oggi l'autore della Storia comparata annun-

» cia, siccome urgente, siccome inevitabile, un'altra riforma

» della filosofia .

» Per la qual cosa, in ultima analisi, la Storia comparata

» altro non è che una storia delle variazioni delle scuole

" filosofiche, la quale non lascia per RISULTATO che un as-

» soluto scoraggiamento, un insormontabile disgusto d' o-

» gni ricerca filosofica , e l' impossibilità dimostrata d' in-

» nalzare d'ora innanzi un edificio, che dico ? d'arrischiare al-

» cuna costruzione, su questi terreni senza consistenza, ove

» non veggonsi DA PER TUTTO CHE TERRIBILI RUINE. Su

» che adunque questi filosofi vanno d'accordo ? SU NULLA.

» Qual punto venne mai posto fuori di disputa ? qual edifi-

» zio è stato innalzato ? NESSUNO. Platone e Aristotele si ri-

» chichiedono : Che cosa è la scienza ? che cosa è il conoscere ?E

» noi, tanti secoli dopo questi padri della filosofia, dopo tante

>> osservazioni ed esperienze, dopo tanti sistemi e dispute di

>>filosofia e di filosofi , noi , che andiamo si orgogliosi del pro-

" gresso della ragione umana, noi dimandiamo ancora : Che

» cosa è la scienza? che cosa è il conoscere ? E può dirsi di

» noi che ricerchiamo ancora la scienza e la sapienza, non

» altrimenti che, sono già duemila anni, la cercavano i Greci .

» In tal modo, allorchè l'autore della Storia comparata,

>> che ha studiato il forte e il debole di tutti i sistemi, che

» non loda nessuna filosofia o nessuna opinione ch'egli non

>>sia all' istante costretto di riprendere in particolare ; al-

» lorchè, io dico, quest' osservatore imparziale della mobi-

» lità di tutti i sistemi, dell'incertezza di tutte le opinioni,

» dell' incoerenza di tutte le dottrine, invoca per ultimo

» mezzo di salute la filosofia dell' esperienza , io oso richia-

» marlo e richiamare tutti i buoni intelletti all' esperienza

» della filosofia .

» Finalmente , il collegio incaricato della direzione della

» pubblica istruzione , l' Università di Francia , nei metodi



E DELLA FALSA FILOSOFIA 93

1

» d' insegnamento ch'essa ha prescritto per ciascun grado

>> d'istruzione, trattandosi della filosofia, si è contentata d'in-

» dicare ai maestri le migliori opere di tutte le scuole in-

» differentemente : i trattati di Bacone siccome quelli di Car-

>> tesio , di Locke come di Malebranche, di Condillac come

» di Leibnitz , poichè essa ha giudicato, con ragione , che

» non v'era oggidi in Francia nè in Europa alcun SISTEMA

" DI FILOSOFIA che fosse universalmente a sufficienza accre-

>> ditato per venire adottato pel pubblico insegnamento.

» Non solamente non vi è stato giammai alcun sistema di

>> filosofia che abbia potuto riunire tutte le menti in una

>> dottrina comune , ma neppure è possibile CHE, COLLA

» MANIERA DI FILOSOFARE SEGUITA FINO AL PRESENTE,

» VE NE ABBIA GIAMMAI ALCUNO.

1

→ Gli uomini, naturalmente indipendenti gli uni dagli al-

» tri, si governano nelle loro azioni per mezzo della pro-

» pria volontà, nei loro pensieri , per mezzo della propria

» ragione; e la ragione umana non può cedere, che all'au-

\ " torità dell'evidenza, ovvero all'evidenza dell'autorità . Ora,

» NELLA NOSTRA FILOSOFIA, non vi ebbe giammai nè autorità

" nè evidenza. » (Povero Cartesio !)

Questo processo terribile che ha fatto il signor di Bonald

contro la filosofia inquisitiva, contro quella filosofia che

pretende progredire coi soli lumi della ragione, per conse-

guenza contro la filosofia di Cartesio, in favore della quale

voi reclamate il triste privilegio di non essere andata a cer-

care nella fede il punto da cui movere, ma nella luce па-

turale dell' esistenza delť uomo , questo processo vi fa co-

noscere che questa filosofia non ha in realtà fatto capo in

nulla, che anzi, io m'inganno, non riusci che alle dispute,

alle contradizioni, all'incertezza, allo šcetticismo, alla distru-

zione compiuta d'ogni filosofia e d'ogni verità .

Nel condannare però con termini si energici ogni filo-

sofia inquisitiva, il signor di Bonald non obliò totalmente



94 DELLA VERA

la filosofia nata dal cristianesimo; e quantunque, come ho

di già notato, in essa non abbia nulla compreso, che anzi

sia parsó sprezzarla sotto il nome di scolastica, non è men

vero però che , senza dubitarne, ne abbia fatte in poche

linee l'elogio più grande e più compiuto, dicendo: « Ma

» le questioni fondamentali della scienza morale, che la

>> filosofia de' giorni nostri ha'sì audacemente portate al suo

» tribunale , erano allora decise dalla religione o trattate

» nello spirito del suo insegnamento . In tutta l' Europa

" eravi UNIFORMITA' DI DOTTRINE SOPRA I PUNTI IMPORTANTI e

» unità di sentimenti. I dottori delle varie università o an-

>>che delle varie nazioni davano assalto d'argomenti piut-

>> tosto che lottare d'opinioni..... Vuol giustizia si confessi

» che la scolastica ha procurato sagacità agli spiriti, preci-

» sione alle idee, concisione alle lingue moderne, e special-

» mente alla nostra. » (Pag. 25 e 26.)

Ora, una tale filosofia, che non trattava le questioni fon-

damentali della scienza morale che nello spirito della re-

ligione, e non le decideva che per mezzo di essa , era evi-

dentemente una filosofia che prende nella fede il principio

donde muovere e progredisce alla luce della fede: era la

filosofia ch'io chiamo dimostrativa.

Questa filosofia avendo stabilito, secondo il signor di Bo-

nald, una perfetta uniformità di dottrina e di sentimenti

su tutti i punti importanti tra tutti i dottori e in tutte le

università d'Europa; avendo fatto cessare la diversità, l'in-

certezza, la contradizione delle dottrine filosofiche, era stata

benemerita della religione e della società : questa filosofia

avendo procurato sagacità alle menti, precisione alle idee,

concisione alle lingue moderne , e particolarmente alla lin-

gua francese, avea anche ben meritato delle scienze e della

letteratura. Ma una filosofia che ha sì fatta base, che rag-

giunge tali risultati, non è che la vera filosofia, la sola filo-

sofia veramente sicura, la sola veramente utile.



E DELLA FALSA FILOSOFÍA 95

E questi tratti, coi quali il signor di Bonald ha descritto

la filosofia dimostrativa, gittati in mezzo del tristo quadro

ch'egli fece dell'impotenza, della vanità, dei cattivi effetti

d'ogni filosofia inquisitiva, che fu seguita da tremila anni,

non fanno che confermare ciò ch'io ho asserito, cioè che la

filosofia, se non è dimostrativa , non è nulla , e che ogni

filosofia fuori di essa è senza base e senza risultamenti.

Ecco adunque lo stesso signor di Bonald darmi ragione su

tutti i punti, e rivendicare la filosofia cristiana dalla legge-

rezza e dal disprezzo col quale suo figlio credè conveniente

d'attaccarla senza conoscerla .

Io non so ciò che potrete opporre a tali mentite datevi da

colui che la vostra pietà filiale vi ha posto in certo modo nel

dovere di difendere, e l'autorità paterna del quale avrebbe do-

vuto, mi sembra, imporvi silenzio. Ciò ch'io so chiaramente

si è, che questa maniera di esprimersi del signor di Bonald,

sì forte e sì decisiva, rispetto alla filosofia, confrontata col

modo con cui vi siete espresso per vendicarla, deve convin-

cervi d'una delle quattro seguenti cose: o che il figliuolo non

abbia letto le opere di suo padre ; o che, avendole lette, non

le abbia comprese ; o che, avendole comprese, le abbia dimen-

ticate ; o che, non avendole dimenticate, abbia voluto mostrar

d'averle obliate per sodisfare la sua voglia d'attaccarmi. Ciò

ch'io so si è che non vi ha alcun mezzo di sfuggire da que-

sto quadrilemma, nel quale siete stato gettato dalla stupidità

o dalla malizia de'vostri collaboratori, e che , costretto di sce-

gliere tra queste quattro ipotesi, dovete trovarvi immensa-

mente imbarazzato. Infatti, non è più facile il decidere quale

sia la meno penosa o la meno umiliante. Ma, frattanto che

vi occupate di tale scelta, io prendo ad esaminare il terzo

punto della vostra lettera,

رک



96 DELLA VERA

!

1

§ 20. Trè altre imputazioni del signor di Bonald figlio contro

il padre Ventura. Incominciasi col confutare la prima, cioè che

« il padre Ventura ebbe torto di dichiarare falsa questa defini-

zione dell'uomo del signor di Bonald padre : UNA INTELLIGENZA

SERVITA DA'SUOI ORGANI. » Che cosa è una definizione ? L'essenza

dell'uómo consiste in ciò, che l'anima ed il corpo vi sono sostan-

zialmente uniti, in modo che formano un composto sostanzial-

mente uno. Ragioni colle quali il padre Ventura avea dimo-

strato la falsità della definizione dell'uomo , dissimulate dal

signor di Bonald figlio, malgrado l'impressione ch'esse fatto

aveano sul suo spirito.

In questo terzo punto, la vostra benevolenza a mio ri-

guardo mette a carico mio tre altre imputazioni : 1.º ch'io

ho detto che la definizione data dell'uomo dal signor di

Bonald è erronea, nel mentre voi dichiarate essere tutto

al più incompleta; 2.º che questa stessa definizione, che ora

io riguardo e rigetto siccome falsa, altre volte l'avea consi-

derata e lodata siccome vera; 3.º che in ogni caso dovea

tenersi conto al signor di Bonald del bene ch'egli fece per

la sua novella definizione dell'uomo, e che io ebbi torto di

criticarlo.

Voi vedete chiaro, signor visconte, ch'io non dissimulo nes-

suna delle vostre accuse. Questo avviene poichè sento non

esser difficile la risposta. Vado adunque a riprenderla se-

condo quest'ordine e secondo il modo col quale me le

avete dirette sotto l'autorità del vostro nome.

La prima di tali accuse si riduce semplicemente a quelle

regole della logica, delle quali vi mostrate tanto geloso.

Secondo queste regole, una definizione altro non è che

presentare un oggetto con lineamenti e colori tali da riu-

scir impossibile il non riconoscerlo; è l'espressione chiara

e precisa della natura od essenza dell'oggetto definito .



E DELLA FALSA FILOSOFIA 97

Una definizione adunque che porge un'idea erronea e falsa

di questa natura od essenza non è già solamente inesatta

ed incompleta, ma falsa eziandio ed erronea. Ora la defi-

nizione che ha dato dell'uomo il signor di Bonald (un'in-

telligenza servita da'suoi organi) esprime un'idea erronea

⚫ e falsa della natura e dell'essenza dell'uomo; dunque, ecc.

La natura o l'essenza dell'uomo non consiste già nell'es-

sere egli un'intelligenza, poichè vi hanno intelligenze (gli

angeli) dall'uomo diverse. La natura o l'essenza dell'uomo

non consiste neppure nell'aver egli degli organi; poichè vi

hanno alcuni esseri (gli animali e le piante), i quali quan-

tunque abbiano organi , non sono però l'uomo. La natura

o l'essenza dell'uomo non consiste finalmente nell'esser egli

un'intelligenza avente un corpo o servita da un corpo: un

angelo potrebbe prendere un corpo umano, potrebbe avere

questo corpo, potrebbe farsi servire da questo corpo; pur

non sarebbe mai un uomo.

La natura o l'essenza dell'uomo consiste nell'essere egli

un'intelligenza unita al corpo in una maniera si intima

ch'essa forma col corpo uncomposto reale, naturale, essen-

ziale, sostanziale, e non già un composto solamente acci-

dentale, artificiale, morale, fattizio. Ciò è tanto vero che,

avvenendo colla morte la separazione dell'anima e del corpo,

rimane da un lato un'anima, ed un cadavere dall'altro, ma

l'uomo più non esiste.E questa si è la ragione per la quale

nel linguaggio universale del genere umano, che è il lin-

guaggio della natura e per conseguenza della verità, non si

dice nè si è giammai detto dell'uomo morto: Quest' uomo

trovasi nel cielo o nell'inferno ; ma invece si dice : L'ani-

ma sua si ritrova nell'inferno o nel cielo; poichè l'anima

dell'uomo non costituisce l'uomo più di quello faccia il suo

corpo.

La natura o l'essenza dell'uomo consiste ancora in ciò, che

F'anima intellettiva trovasi unita al corpo siccome una for-



98 DELLA VERA

ma * alla sua materia; in modo che, come sempre avviene

in simili unioni che si chiamano formali, l'ESSERE è proprio

dell'anima, appartiene all'anima, e non conviene al corpo

che alloraquando l'anima glielo partecipa per mezzo d'una

comunicazione formale, vale a dire per mezzo d'una com-

municazione che dà alla materia l'atto che gli è proprio

e fa sì che la materia in potenza venga costituita in atto. E

ciò è talmente vero che , allorquando l'anima si separa dal

corpo, questo cade in dissoluzione e cessa di essere come

corpo umano, poichè il corpo umano riceve il suo essere

nell'anima e per l'anima. Ogni materia non ha l'essere che

dalla sua forma; e separata dalla sua forma non ha più l'es-

sere, salvo che un'altra forma inferiore, sopraggiungendo a

formarlo , non gli dia un nuovo essere , lo che accade sem-

pre in ciò che chiamasi la trasformazione e la corruzione.

La natura o l'essenza dell'uomo consiste ancora in ciò, che,

in conseguenza di questa unità di essere, propria dell'anima

e a cui partecipa il corpo, le operazioni umane non sono esclu-

sivamente dell'anima sola nè del solo corpo, ma del corpo

animato, ovvero dell'anima-corpo, sono di tutto il composto,

sono, in una parola, dell'uomo; il che la filosofia cristiana

esprime con questo canone: LE AZIONI SONO DEI SUPPOSTI. LE

AZIONI SONO DEI CONGIUNTI : Actiones sunt suppositorum ,

actiones sunt conjuncti. E questa ancora è profonda dottrina

espressa dal linguaggio universale del genere umano. Im-

perocchè non havvi alcuno che dica : La mia mente pensa, la

mia lingua parla, la mia bocca mangia, le mie mani operano,

i miei piedi camminano ; ma si dice sempre e da per tutto :

* Non si prenda in questo luogo la parola forma nel senso geometrico

nel quale la forma non è che la modificazione esteriore, la configurazione

della quantità; ma nel senso filosofico, in cui la forma è il principio so-

stanziale, attivo, l'atto primo di ogni essere composto pel quale un essere

è questo essere, e non un altro .



E DELLA FALSA FILOSOFIA 99

Io cammino, io opero, io mangio, io parlo, io penso. Il che

significa che, nell'idea, nel pensiero, nella coscienza dell'u-

manità tutta intiera, le azioni non sono già separatamente

dell'una o dell'altra di quelle parti che costituiscono l'uomo,

ma del Tutto ; non sono già dell'anima o del corpo, madel-

l'uomo.

Finalmente, la natura e l'essenza dell'uomo consistono in

ciò, che in ogni naturale composto le parti di cui si forma

non essendo separatamente complete, ma completandosi l'una

per mezzo dell'altra, mercè la loro unione sostanziale, in

modo che il Tutto, e non già le parti, sia completo e per-

fetto, l'anima umana non ha la sua operazione completa

che nel corpo e per mezzo del corpo, nel modo istesso che

il corpo non ha il suo essere completo che nell'anima e

per mezzo dell'anima. Imperciocchè l'anima umana, la più

debole tra le sostanze intelligenti , alla guisa d'un miope

che abbisogna d'un istrumento che gli renda chiara la vista,

ha bisogno del corpo per conoscere distintamente gli og-

getti . Si è nel corpo ch'essa vede distintamente il singolare

dopo averne, per mezzo della virtù intellettiva che gli è

propria, estratto l'universale ed essersene formato le idee.

Sono adunque l'anima ed il corpo due sostanze separata-

mente incomplete , le quali complotansi l'una coll'altra

mercè la loro unione intima e sostanziale , è cospirano in-

sieme alle operazioni del tutto .

Da ciò segue che l'anima umana non è già unita al

corpo in pena delle colpe ch'ella avrebbe commesse in uno

stato precedente a quest'unione. Era questa la dottrina dei

pitagorici e dei platonici, rinovata più tardi dagli origenisti .

Ne segue che l'anima umana non è stata gittata nel corpo

come in una oscura prigione, donde fa duopo ch'ella esca

per veder chiaro. Tutt'altrimenti , l'anima umana senza il

corpo vedrebbe gli oggetti confusamente ; essa è ordinata

al corpo dalla sua propria natura, dalla sua essenza, e non



100 DELLA VERA

८

trovasi unita al corpo che pel suo maggior bene, per suo

maggior vantaggio, per completare l'azion sua per mezzo

del corpo, il quale gli presenta i fantasmio la materia della

quale essa estrae le idee sue e raggiunge la sua perfezione

nell'ordine delle sue operazioni intellettuali.

Tutta questa dottrina è di san Tomaso, ed io l'ho espo-

sta lungamente nelle mie Conferenze. (Vedi conferenza II,

SS 7-9, e conferenza VII, §§ 3-8 .) Voi non ne diceste pur

una parola nel vostro atto di accusa; e nondimeno, lo ri-

peto , da avversario giusto e leale, voi dovevate parlarne.

Con questo silenzio, da cui dovea pur ritrarvi un senti-

mento d'onore, nella vostra lettera voi mi fate passare per

una mente leggiera, che avea criticato la definizione in dis-

corso senza aver ragionato la mia critica ; mentre al con-

trario, appoggiandomi a san Tomaso, ho dimostrato, con ra-

gioni che generalmente si trovarono buone, la falsità d'una

tale definizione e le funeste conseguenze che se ne possono

trarre ; e fu ciò addimostrato coll' esporre ad un tempo la

vera dottrina sull'unione dell'anima col corpo, sulla natura

e l'essenza dell'uomo, e col rispondere alle difficoltà che sor-

ger poteano da una tale dottrina.

Ma quantunque voi abbiate passato sotto un silenzio in-

comprensibile questa dottrina e queste ragioni, a voi stesso

non le parvero affatto meschine e prive di fondamento . Da

un lato voi mi dite: « È un fatto ben degno d'esser notato,

» che, nel mezzo della città più illuminata del mondo e con

>>tutti i progressi d'ogni genere di studio di cui andiamo

» si superbi , voi faceste gustare le stesse dottrine che un

>> domenicano ed un francescano, san Tomaso e san Bona-

» ventura, insegnavano di conserva a Parigi sono ora sei-

>> cento anni. Voi ci riconducete la verità ch'erasi allonta-

» nata da molto tempo dalle nostre scuole razionaliste, e ci

» mostrate com'essa non può rinvenirsi che retrocedendo

>> molti secoli indietro. » Da un altro lato voi dichiarate che



E DELLA FALSA FILOSOFIA 101

la definizione dell'uomo data dal signor di Bonald è incom-

pleta; vocabolo che nella bocca d'un figliuolo può libera-

mente passare per sinonimo di erronea. Egli è dunque evi-

dente che la mia esposizione della dottrina di san Tomaso

sull'uomo ha dovuto fare qualche impressione sulla vostra

mente , poichè vi ha ispirato questi elogi e suggerita una

tale dichiarazione.

$21 . Si continua la confutazione della stessa accusa. Epilogo

delle ragioni provanti che la definizione bonaldiana dell'uo-

mo esclude formalmente l'unione sostanziale dell'anima e del

corpo, e che essa è falsa in filosofia quanto sarebbe in teolo-

gia la definizione di Gesù Cristo : UN DIO SERVITO DALL'UOMO .

Vera definizione di Gesù Cristo secondo l'Evangelo e dell'uomo

secondo san Tomaso. Malamente dal signor di Bonald padre fu

combattuta questa definizione, che è la sola vera e perfetta .

Ma giacchè , non ostante tutto ciò, voi insistete nel dire

ch'io ebbi torto di criticare questa definizione , anch' io

mi credo in dovere d'insistere nella mia difesa e rammen-

tare alcune delle mie osservazioni su tale soggetto , di cui

voi non teneste alcun conto, rimettendo solamente alle mie

Conferenze il lettore che desidera conoscere la dottrina di

san Tomaso sulla somma di tutta questa grave questione.

Ho osservato adunque primieramente che il signor di Bo-

nald colla sua definizione dell'uomo (una intelligenza servita

dagli organi) non fece che riprodurre con maggior grazia ,

ma non già con maggior verità, la dottrina dei platonici, la

qual diceva secondo Cicerone, che l'uomo non è che uno spi-

rito che ha per appendice il corpo : Ajebatappendicem ani-

mi esse corpus , e affermava che l'anima umana è unita al

corpo come il motore al mosso, il battelliere al suo battello;

imperocchè, stando allo stesso signor di Bonald, non vi sareb-

be altro legame, altra relazione tra l'anima e il corpo dell'uo-

mo fuor quella che esiste tra il padrone e il suo servo.

Vera e falsa filosofia.
7



102 DELLA VERA

Ma il padrone ed il servo non sono già UNO , bensi due ,

realmente distinti e non aventi tra loro che relazioni mo-

rali, non già un'intima unione. Essi non formano un com-

posto d'alcuna specie, neppure accidentale e fattizio; méno

ancora uno naturale, sostanziale, reale. Il padrone ed il servo

hanno ciascuno il loro essere, la sostanza loro propria, indi-

pendente l'una dall'altra. Essi hanno ancora le loro proprie

operazioni, l'uno quella del comando, l'altro quella dell'ob-

bedienza; e queste operazioni non dipendono già da ambe-

due siccome da un tutto. Essi sono finalmente due esseri

completi ciascuno nel suo stato, che posson ricevere un mu-

tuo vantaggio dal loro ravvicinamento, ma che non possono

influire su l'essere e l'esistenza fisica l'uno dell'altro .

Ma tutto ciò è ben lontano dal vero allorquando discor-

resi delle relazioni tra l'anima e il corpo. Una simile dot-

trina adunque, applicata all'uomo , è la negazione formale

di questo naturale composto, di questo composto reale che è

l'uomo, dell' unione sostanziale dell'anima col corpo, dell'u-

nità di queste due sostanze in una sola ed in una stessa

unità di essere; è la negazione formale delle loro nature ,

separatamente incomplete e che non si completano se non

se nell'unione. Una simile dottrina è la negazione formale

che l'uomo, anima e corpo, è essenzialmente uno e non già

due. Una simile dottrina è la negazione formale della dot-

trina del concilio di Vienna, il quale dichiara che l'anima

intellettiva è la forma sostanziale del corpo. (Vedi conferen-

za II, § 8. ) Úna simile dottrina è la negazione formale della

vera natura , della vera essenza , della vera condizione del-

l'uomo. Essa adunque è falsa, erronea all'ultimo grado, come

ancora la formola che la contiene.

Voi potete pur dire a vostra posta: " Dunque essa (la defi-

» nizione bonaldiana) puònon indicare a sufficienza l'unione

» sostanziale delle due nature, ma però non l'esclude. Una

» definizione non può dir tutto. Questo è un discorso in com



E DELLA FALSA FILOSOFIA 103

>>pendio e ristretto ai soli punti i più osservabili dell'og-

» getto definito. » Ma non solamente la definizione in que-

stione non indica a sufficienza, non solamente essa non in--

dica affatto l'unione sostanziale delle due nature, ma l'esclude

formalmente, giacchè stabilisce tra l'anima e il corpo alcune

relazioni totalmente contrarie a quelle richieste da tale

unione. Se il signor di Bonald avesse definito l'uomo, sicco-

me fecero alcuni filosofi , un animale che ha la facoltà di

ridere, sarebbe questa una definizione assolutamente in-

completa, ma non sarebbe falsa ; poichè essa non stabilisce

relazioni tra l'anima e il corpo contrarie alla loro unione

sostanziale. Di tale definizione potrebbe asserirsi : Se essa

non addita a sufficienza l'unione sostanziale , essa però

non l'esclude. Ma non può dirsi altrettanto della definizione

del signor di Bonald, la quale tende ad affermare una dua-

lità completa e perfetta delle due sostanze quale esiste tra

il servo e il padrone, e falsifica, per ciò solo, la vera natura

e la vera essenza dell'uomo. Senza dubbio una definizione

non può dir tutto; ma allorchè, nel poco che può dirsi del-

l'oggetto definito, essa lo pone in una falsa condizione e lo

presenta per quello che non è , una tale definizione è non

solamente incompleta, ma erronea e falsa.

Io aveva notato ancora, nei passi indicati, che la dottrina

dell'unione sostanziale dell'anima e del corpo dell'uomo ha

ammirabili relazioni con la dottrina dell'unione sostanziale

tra la divinità e l'umanità in Gesù Cristo , che la vera dot-

trina riguardo all'uomo è questa; che in esso l'anima e il

corpo sono uno nell'unità di essere, come la vera dottrina

riguardo Gesù Cristo è che la divinità e l'umanità sono UNO

in esso nell'unità della persona; che quella dottrina è il fon-

damento della vera filosofia, siccome questa è il fondamento

della vera teologia ; e che, finalmente, ogni scienza intellet-

tuale e religiosa è racchiusa in questa grande parola di

sant'Atanasio : " Come l'anima razionale e lacarne nonfanno



104 DELLA VERA

» che un uomo, così il Dio e l'uomo non formano che un

» Gesù Cristo : Sicut anima rationalis et caro unus est homo,

« ita Deus et homo unus est Christus ' . » Ora aggiungo es-

sere non meno erroneo e pericoloso in filosofia il dire che

l'uomo è un'intelligenza servita dagli organi di quello sa-

rebbe in teologia il dire di Gesù Cristo un Dio servito dal-

l'uomo . E perchè? perchè questo modo di definire l'uomo

è la negazione formale dell'unità sostanziale dell'anima e

del corpo, la negazione del gran mistero dell'uomo : siccome

quel modo di definir Gesù Cristo sarebbe la negazione for-

male dell'unione ipostatica della persona del Verbo colla

sua umanità, sarebbe la negazione del mistero, ancora più

grande, di Gesù Cristo.

Per la qual cosa, come la vera definizione di Gesù Cristo

è quella portaci dal Vangelo: IL VERBO FATTO uomo, Verbum

caro factum est, perchè questa definizione esprime l'unione

intima, sostanziale, ipostatica della persona del Verbo colla

natura umana; nello stesso modo la vera definizione del-

l'uomo è questa : UN ANIMALE RAGIONEvole , animal ratio-

nale , perchè questa definizione stabilisce , in una parola ,

l'unione intima, sostanziale , naturale , reale tra l'anima e

il corpo.

Il signor di Bonald, nel capo V delle sue Ricerche, dove

si sforza di provare esser giusta la sua definizione dell'uomo

e superiore a quella degli scolastici, si è perduto al punto di

dettare le seguenti linee contro la definizione di san To-

maso, che tutti i filosofi cristiani hanno seguito per più

secoli: « Quella definizione che chiama l'uomo un animale

» ragionevole non fa una grande distinzione tra questa no-

• Osservate nelle Conferenze i punti sotto i quali la comparazione tra

Gesù Cristo e l'uomo è perfetto, e quelli sotto i quali non è tale. Uno di

questi ultimi punti, per esempio, è quello che Gesù Cristo è un individuo

Unus in due nature, e l'uomo è un composto Unum in due sostanze.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 105

) » bile creatura, da un tempo in cui formavansi dagli ani-

>> mali altrettanti esseri dotati d'intelligenza e di ragione :

» essa rovescia l'ordine delle nostre facoltà, ponendo la parte

» che riceve il movimento , prima di quella che lo comu-

» nica ; essa rovescia ancora l'ordine eterno degli esseri, po-

>> nendo la materia innanzi lo spirito. " (Pag. 299.)

Duole grandemente in udire il signor di Bonald espri-

mersi in questo modo, e volere accusar san Tomaso d'aver

sostenuto e predicato una definizione dell'uomo che rovescia

l'ordine delle sue facoltà e l'ordine eterno degli esseri. Sem-

bra però che il signor di Bonald non abbia fatta attenzione

a ciò, che, in buon latino, la parola animale, come può chia-

rircene Cicerone, non è sinonimo di bruto. La parola ani-

mal, in latino, significa un essere animato, un composto na-

turale e sostanziale d'anima e di corpo. La parola animale

adunque, ponendo l'anima innazi al corpo, non rovescia,

ma invece mantiene al loro posto l'ordine delle nostre fa-

coltà e l'ordine eterno degli esseri .

Ogni definizione metafisica , secondo le regole della lo-

gica, deve mostrare il genere prossimo al quale appartiene

l'oggetto definito , e l'ultima differenza che lo fa distin-

guere da ogni altro oggetto nello stesso genere , Ex ge-

nere proximo et ultima differentia. Ora, la definizione sco-

lastica colla parola animale comincia coll'asserire il gènere

al quale l'uomo appartiene , cioè a dire all'ordine degli es-

seri animati o aventi un'anima, all'ordine degli esseri che

non constano di sola materia, di corpo solo; e, affinchè non

si prenda abbaglio in questa parola generale d'animale o di

ente animato, la definizione aggiunge la parola ragionevole;

e, da ciò, essa determina l'ultima differenza per mezzo della

quale l'anima dell'uomo si distingue da ogni altra anima che

non è la sua. La definizione adunque non può essere nè più

regolare , nè più legittima , nè più completa , nè più per-

fetta, e di più ancora essa è espressa in ottimo latino, in



106 DELLA VERA

un latino elegante, e, ciò che è ancora meglio, essa racchiude

in due parole tutta la vera dottrina dell'uomo, il che dovea

procurarle maggiori riguardi da parte del signor di Bonald.

§ 22. Si torna sulla stessa accusa. Importanza della dottrina

dell'unione sostanziale dell'anima e del corpo nell'uomo , a spie-

gare varii dogmi cristiani e gli effetti dei sagramenti . Èquesta

la ragione per la quale un concilio generale ha consagrato

questa dottrina . Omaggio reso alla scolastica da Bossuet. Le

definizioni dell'uomo che il signor di Bonald figlio attribuisce

a sant'Agostino ed a Bossuet non sono affatto identiche colla

definizione del signor di Bonald. Quelle sono incomplete , nel

mentre questa è erronea. Le sottigliezze nelle scienze intel-

lettuali ; sovente il cangiamento d'una lettera vi cangia tutta

intiera una dottrina.

Piacciavi osservare in pari tempo, signor visconte, che i

dogmi cristiani del peccato originale e dell'azione soprana-

turale, divina, dei principali sagramenti suppongono l'unione

sostanziale dell'anima e del corpo nell'uomo. Si è per mezzo

di questa unione che spiegasi in qualche modo come il pec-

cato originale, propagandosi solamente per mezzo della ge-

nerazione del corpo, contamini veramente l'anima ancora ;

ed al contrario, come il Battesimo, conferito sul corpo con

una maniera sensibile, cancelli la macchia originale dell'a-

nima. Ciò è perchè il padre fornendo la materia corporea

alla quale s'unisce sostanzialmente l'anima creata da

Dio non genera il corpo, ma l'uomo; e perchè, nel modo

istesso, il Battesimo, quantunque non lavi che il corpo, non

si conferisce già al corpo, ma all'uomo .

La cosa medesima avviene per l'Eucaristia : si è per mezzo

del corpo che ricevesi Gesù Cristo ; e ciò non ostante, gli ef-

fetti divini di questo ineffabile sagramento stendonsi prin-

cipalmente sull'anima, e sull'anima si verificano. E per quale

ragione? Perchè non è già il corpo solo che si comunica, ma



E DELLA FALSA FILOSOFIA 107

il corpo animato, ma l'uomo, e, per conseguenza, gli effetti

della comunione corporea comprendono , nella loro azione,

l'anima ancora, che è unita sostanzialmente al corpo, nell'u-

nità della medesima essenza, come ricevendo il corpo di Gesù

Cristo, se ne riceve ancora la persona del Verbo, che vi è

ipostaticamente unita nell'unità della stessa persona.

Ciò è tanto vero che, nell'amministrazione dei sagramenti,

come possiam convincerci dalla lettura del rito che l'accom-

pagna, non è già all'anima o al corpo, che rivolgesi il mi-

nistro della Chiesa, ma all'uomo. L'uomo è quegli che vien

battezzato ; l'uomo quegli a cui si porge a mangiare il corpo

divino del Salvatore; l'uomo quegli che vien confermato;

l'uomo è che vien unto; l'uomo è a cui si conferisce l'or-

dine; l'uomo è quegli che vien legato in matrimonio. (

Togliete la verità dell'unione naturale, reale, sostanziale

dell'anima e del corpo dell'uomo nell'unità della medesima

essenza, per sostituirvi l'ipotesi erronea di Platone, rinovata

da Cartesio e restaurata dalla definizione del signor di Bo-

nald, l'ipotesi che tra l'anima e il corpo non havvi che un'u-

nione accidentale, morale, effimera , passeggera , precaria ,

quale esiste tra il motore ed il mosso , tra il rematore ed

il suo battello, tra il padrone ed il servo; e allora l'azione

divina sull'uomo diviene inesplicabile. Per ispiegarvi una

tale azione, voi avete bisogno di ricorrere, anco nell'ordine

religioso, a l'uno de'tre sistemi, che a tutta forza d'ima-

ginazione , Leibnitz , Malebranche, Locke inventarono , nel-

l'ordine filosofico, a fin di spiegare l'accordo in una stessa

operazione, d'un'anima e d'un corpo, che si dissero uniti

insieme accidentalmente e in modo da renderli realmente

DUE. Voi avete bisogno d'imaginare alcuna cosa che s'avvi-

cini ai sistemi dell'armonia prestabilita, delle cause occa-

sionali, dell' influsso fisico , che nulla giammai spiegarono

in religione, siccome nulla hanno spiegiato in filosofia, dove

si fini coll'abbandonarli.



108 DELLA VERA

Alla potenza divina senza alcun dubbio, esercitata pel mi-

nistero del sacerdote, debbonsi gli effetti sopranaturali e in-

visibili dei sagramenti amministrati per mezzo di segni sen-

sibili e aventi per materia elementi naturali; imperciocchè,

dice sant'Agostino, Gesù Cristo medesimo è quegli il quale,

per mezzo del sacerdote, battezza, assolve, consagra, ecc. Ma

non è già parlar esatto il dire che Dio opera direttamente

sull'anima , nell'occasione che il sacerdote applica i segni

naturali sul corpo. Secondo il linguaggio ricevuto in teolo-

gia, Dio ripete nell'uomo, con un modo sopranaturale e in-

visibile, ciò che il sacerdote compie nell'uomo con un modo

naturale e visibile. Non è adunque l'anima sola dell'uomo,

ma invece tutto l'uomo che è il soggetto dell'azione di Dio :

come non è già il corpo solo dell'uomo , ma l'uomo intiero

che è il soggetto dell'azione del sacerdote.

Da ciò può comprendersi l'interesse, l'importanza che ha

dato la Chiesa alla dottrina filosofica dell'unione sostanziale

dell'anima e del corpo nell'uomo, al punto d'avere, nel con-

cilio ecumenico di Vienna in Francia, dichiarato eretico co-

lui che neghi ostinatamente esser l'anima la forma sostan-

ziale del corpo: Qui obstinate asserere præsumpserit ani-

mam non esse formam essentialem corporis, hæreticus cen-

sendus est. E ciò perchè una tale dottrina filosofica non è già

un soggetto indifferente, ma della più alta importanza per

l'intelligenza e per la spiegazione di molti dogmi cristiani,

per quanto è possibile comprenderli e spiegarli.

Non è già solamente per voi, signor visconte, che io ho

scritto queste linee, le quali sottopongo intieramente, insie-

me con tutto il resto , al giudizio della Chiesa; ma si an-

cora per coloro de'miei venerabili confratelli nel sacerdozio

nelle mani de'quali potrà cadere questo scritto, e che si

occupano di filosofia. Io voglio attirare la loro attenzione

sulla necessità e sull'importanza della filosofia scolastica

ne'suoi rapporti colla religione.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 109

Ei sembra però che nel tempo medesimo che la difendete,

voi stesso non reputiate gran fatto ortodossa una tale defi-

nizione, giacchè vi affrettate di chieder grazia per essa in

nome di due grandi autorità, soggiugnendo : « Sant'Ago-

<< stino definisce l'uomo : Anima rationalis utens corpore.

» Bossuet dice ancora che può venir definita : Un anima

» ragionevole serventesi d'un corpo. Queste definizioni in-

» complete non sono già tacciate d'errore. » Eccovi però

due sole parole su tale soggetto.

Io non ho il tempo di verificare il testo di sant'Agostino

che voi citate, e potrebbe darsi che avvenga di questo testo

che voi attribuir gli volete ciò che è avvenuto dello Scio

me vivere che gli avete posto gratuitamente sulle labbra,

come la verità primitiva che gli avrebbe servito di principio

in tutta la sua filosofia . Io potrei formare, senza il menomo

scrupolo, lo stesso dubbio riguardo a ciò che fate dire a

Bossuet. In ogni caso però questo grand'uomo non si adon-

terebbe certamente con me se io preferir volessi ad una

qualunque sua definizione nell'uomo quella degli scolastici

e di san Tomaso. Imperciocchè Bossuet ammirava ed amava

in singolar modo san Tomaso e gli scolastici, siccome potete

convincervene leggendo la sua Difesa della tradizione dei

Padri, ed in particolare tutto il terzo libro ed il capitolo

vigesimo dell'opera stessa, dove tesse il più grande elogio

della scolastica e di san Tomaso , difende l'una e l'altro

dagli attacchi degli eretici del suo tempo, dimostra come

coloro che biasimano la scolastica non la conoscon punto, ed

afferma che « se non si cominci dalla scolastica , si corre

» rischio di smarrirsi negli studii della scienza sacra. ”

Per la qual cosa io credo che Bossuet, giugnendo al cielo,

ebbe la bella sorte di deporre la sua corona ai piedi di san

Tomaso insieme e del gran sole della Chiesa, sant'Agostino,

dicendo loro : « Io vi saluto, o maestri, a voi io debbo d'es-

» sere stato ciò che io fui, e di trovarmi dove io sono. »



110 DELLA VERA

1

In secondo luogo , voi mi permetterete di meravigliarmi

della vostra asserzione che questa definizione dell'uomo,

che avrebber dato sant'Agostino e san Tomaso, sia iden-

tica a quella lasciataci dal signor di Bonald , mentre essa

è totalmente diversa. La parola servire , che vi ha forse

ingannato nelle due definizioni, non esprime le stesse re-

lazioni.

Secondo sant'Agostino e Bossuet, sarebbe l'anima medesi-

ma che si servirebbe del corpo siccome di mezzo o di stro-

mento; laddove, secondo il signor di Bonald, è il corpo che

serve l'anima siccome un servo il suo padrone. Dicendo che

l'anima si serve del corpo, non si attribuisce al corpo al-

cun atto completo indipendentemente dall'anima; potendo

trovarsi la causa istromentale o il mezzo dell'azione in-

timamente unito alla sostanza che lo pone, per così dire,

in moto. Per la qual cosa può dirsi che l'anima servesi del-

l'intelletto per comprendere e della memoria per rammen-

tarsi ; e nondimeno questi mezzi sono facoltà sue proprie,

sono, in certo modo, l'anima istessa. Onde, dicendo che l'a-

nima si serve del corpo, non si afferma nulla che escluda la

sua unione intima e sostanziale col corpo. Di questa defi-

nizione adunque può dirsi ancora con ragione che se non

indica a sufficienza l'unione sostanziale tra l'anima e il

corpo, essa almeno non l'esclude. Ed ecco perchè queste

definizioni incomplete di sant'Agostino e di Bossuet non fu-

rono tacciate d'errore.

Dicendo però che è il corpo che serve l'anima, si fa del

corpo una sostanza attiva, invece d'un istromento passivo,

si riconosce in lui un'essenza completa, un'esistenza, un'a-

zione sua propria indipendentemente dall'anima ; ciò che

esclude ogni idea della sua unione sostanziale coll'anima,

ogni idea della natura, dell'essenza stessa dell'uomo ; ed ecco

perchè senza ingiustizia può tacciarsi questa definizione

d'errore. Ciò è chiaro ?



E DELLA FALSA FILOSOFIA 111

i

Ciò non ostante voi riguarderete forse una tal distin-

zione siccome ' una di quelle sottigliezze scolastiche delle

quali si è tanto beffato l'abate Fleury (§ 3), e può esserlo

forse per la scuola che vi fa parlare e che, gelosa d'essere

scaltra , non si cura gran fatto d'esser sottile. Ma questa

distinzione non sarà già una sottigliezza per tutti coloro

i quali conoscono che , nei soggetti puramente metafisici ,

una parola , una sillaba , una lettera appena, cangiando la

natura dei rapporti degli esseri , facendo passivo ciò che è

attivo, attivo ciò che è passivo, cangia in pari tempo total-

mente lo stato della questione. Questa distinzione non sarà

già una sottigliezza per coloro i quali conoscono che la ve-

rità o la falsità d'una dottrina dipende sovente dalle grada-

zioni grammaticali quasi impercettibili. Qual cosa havvi di

più impercettibile, per ragione d'esempio, che la grada-

zione di queste due preposizioni latine ex e de ? Pure san-

t'Agostino osserva che non senza una grande ragione san

Paolo ha detto essere il mondo per mezzo di Dio, e non di

Dio : Ex ipso, et non de ipso. La preposizione ex nota la po-

tenza di Dio, nel mentre che la preposizione de indicherebbe

la sua sostanza o la sua natura. Se adunque san Paolo avesse

detto che il mondo è di Dio, sarebbe sembrato volesse in-

sinuare che il mondo è uscito dalla natura o dalla sostanza

di Dio ; ma avendo detto che il mondo è per mezzo di Dio,

egli ha mostrato che il mondo è stato creato dalła potenza

di Dio. Ecco adunque l'affermazione del dogma della crea-

zione o dell'errore panteista dipendente dalla preposizione

ex usata a preferenza della preposizione de, le quali fra loro

non differiscono che d'una lettera.

Ioho fede, signor visconte, nella penetrazione dellavostra

mente e nell'accortezza e indulgenza del vostro cuore. Per

mezzo della prima, io spero che voi accetterete l'importanza

delle considerazioni astratte che vi ho messo innanzi ; per

mezzo della seconda, io m'attendo che, indipendentemente



112 DELLA VERA

dal pentimento che ne sento, voi vorrete assolvermi da ogni

pena e da ogni colpa d'aver osato affermare che questa de-

finizione del signor di Bonald: « L'uomo è un' intelligenza

» servita dagli organi, » è radicalmeradicalmente falsa quanto quella

di Platone : L'uomo è uno spirito avente per appendice il

corpo.

1

§ 23. Rispondesi alla seconda imputazione, essersi cioè contra-

detto il padre Ventura coll'aver criticato un tempo la defini-

zione bonaldiana ch'egli avea in altro tempo lodata. Cangiare

d'avviso sopra un'opinione scientifica non è contradirsi. Egli

è possibile, per un privilegio singolare, che il signor di Bonald

figlio non abbia giammai cangiato d'avviso su nulla , e che,

vecchio , egli sia ciò che era in gioventù . Questa però non è una

ragione da poter rimproverare al padre Ventura d'aver ab-

bandonato all'età di 59 anni le opinioni che avea all'età di 27.

Sono 23 anni che il padre Ventura ha annunciato e motivato

il suo cangiamento, e criticato la filosofia del signor di Bonald

padre, senza che la PIETA' di suo figlio ne sia stata allora com-

mossa. Questo cangiamento onora la lealtà del padre Ventura.

Non è a maravigliarsi se questi siasi a 27 anni ingannato sul

conto del signor di Bonald, allorchè sant'Agostino confessò al-

l'età di 73 anni che a 40 erasi ingannato sul conto di Platone.

Voi m'accusate, in secondo luogo , in questa terza parte

della vostra lettera, di non aver pensato sempre nell'istesso

modo rispetto a questa definizione del signor di Bonald « e

» che oggi io dichiaro radicalmente falso ciò che altre volte

» io stimava vero. » Voi avete ragione, signor visconte : ciò

che voi dite è vero; ed è forse la sola cosa vera che tro-

vasi in tutto questo lungo atto d'accusa che avete portato

contro di me al tribunale della pubblica opinione; io non

perdo però la speranza nè il coraggio; io ho in mio fa-

vore, relativamente a tale accusa, l'ajuto di circostanze at-

tenuanti.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 113

In questo brano della vostra lettera, voi volete farmi pas-

sare per un uomo in contradizione con sè medesimo. Ma

abbisogno io forse di rammentare ad un logico valente sic-

come voi, signor visconté, che, secondo le regole della logica ,

la contradizione si trova allorquando si afferma il contrario

d'una cosa sotto gli stessi rapporti e nelle medesime cir-

costanze: Idem de eodem secundum idem ? Secondo questa

regola l'uomo che si contradice è l'uomo che afferma e nega

la cosa medesima nelle medesime circostanze e nel medesimo

tempo. Onde la contradizione abbia luogo, l'affermazione e

la negazione della cosa medesima debbono essere simultanee

e non già successive. Professare un'opinione scientifica in un

tempo e modificarla o abbandonarla totalmente in un altro,

dietro novelle ricerche di novelli studii e di scoperte novelle,

fu giammai riputato una contradizione. Lungi da ciò, non

v'ha progresso scientifico senza una tal condizione. Ed io non

conoscoun solo filosofo, senza eccettuarne Leibnitz e Cartesio,

le cui opinioni non si siano in parte modificate, o siansi total-

mente cangiate in conseguenza del tempo e della riflessione.

Io parlai della definizione del signor di Bonald, ne'ter-

mini di lode che voi mi rammentate, soltanto in una di quelle

note colle quali accompagnai la traduzione della Legislazione

primitiva, che pubblicai in Napoli. Ma sono passati oramai

TRENTADUE ANNI, ed allora io non contava che VENTISETTE ANNI .

In qual modo adunque potete voi trovar strano che, giovine,

io mi sia lasciato allucinare da ciò ch'esservi potea di specioso

nella definizione del signor di Bonald, e che, vecchio, dopo

trentadue anni di fatiche e di studii serii sulla filosofia e sui

filosofi e sopra san Tomaso in particolare, abbia abbandonato

una tale definizione, e che all'età di cinquantanove anni ab-

bia io riconosciuto e dichiarato radicalmente falso ciò che

a ventisette mi sembrava esser vero?

Qual è quell'uomo, signor visconte, il quale, eccettuando

le verità della religione, per rapporto alle quali la fede del



114 DELLA VERA

vero cattolico è costantemente la stessa: qual è quell'uomo,

io dico , il quale non cangi d'avviso sulla politica, sulle

scienze e sulla letteratura, e che, giunto ad un'età avanzata,

mantenga su gli stessi soggetti precisamente le stesse opi-

nioni che s'era formato nella prima età della vita ? Quale

vantaggio adunque vanterebbe la vecchiaja sulla giovinezza,

se gli studii e le ricerche novelle, se l'esperienza degli uo-

mini e delle cose nulla apprendessero all'uomo, e se gli fosse

vietato, all'età d'uomo fatto, d'aver opinioni diverse da quelle

che avea all'età dell'uomo che formasi ?

Egli è possibile, signor visconte, che per una economia

tutta particolare della providenza la vostra mente non ab-

bia avuto bisogno dell'età, degli studii e dell'esperienza per

divenire ciò ch'ella è, e che sia nata già fatta, già formata

in tutto l'insieme dalle mani della natura, a quelmodo

che Minerva era uscita dal cervello di Giove. Egli è possibile

che la verità, su tutte quelle materie che sono l'oggetto delle

umane cognizioni, siasi rivelata in tutto il suo splendore al

vostro intelletto ancora bambino, in modo che voi non ab-

biate giammai avuto bisogno in cosa alcuna d'attenuare la

rigidezza deʼvostri principii, di modificare le vostre idee,

di rettificare i vostri giudizii, di cangiare le vostre opinioni.

Egli è possibile che voi non vi siate giammai ingannato

su nulla, che non vi sia giammai avvenuto di rigettare in

un'età siccome radicalmente falso ciò che in un'altra po-

teva sembrarvi vero. Egli è possibile finalmente che voi non

abbiate nulla appreso di nuovo, nulla di variato dopo stu-

dii più profondi, dopo riflessioni più serie, dopo un'espc-

rienza più lunga, ma che voi siate stato a' quindici anni

ciò che siete ai sessanta, ovvero che voi foste già vecchio

nell'infanzia in un secolo in cui tanti uomini, anco distinti ,

non sono che fanciulli nella vecchiezza. Voi dovrete però

convenire che tutto ciò è un fenomeno e ben raro, e che

questo grande privilegio non venne accordato neppure a



E DELLA FALSA FILOSOFIA 115

san Paolo, il quale ha detto: Allorchè io era fanciullo pen-

sava da fanciullo, parlava da fanciullo; ma dipoi che son

divenuto uomo, io mi sono sgombrato di tutto ciò ch'era

proprio dell'infanzia : Cum essem parvulus, loquebar ut par-

vulus , sapiebam ut parvulus; quando autem factus sum

vir, evacuavi quæ erant parvuli. (I Cor. x111.) Perchè adun-

que venirmi a rimproverare, siccome un delitto di lesa uma-

nità, una sventura la quale, toltene ben poche eccezioni, ê

comune a tutta l'umanità, d'essermi ingannato a ventisette

anni e d'avere più tardi riconosciuto la verità sopra un

punto di filosofia ? Che dico ? Voi medesimo non avete potuto

far ciò; voi non potevate farlo, se foste rimasto voi stesso .

Le anime grandi sono generose, i grandi ingegni sono com-

passionevoli.

Ma per parlare più seriamente, io non ho avuto bisogno,

grazie all'Altissimo, d'attendere la vecchiezza per riconoscere

ch'io m'era ingannato seguendo la dottrina del signor di Bo-

nald risguardante l'uomo. Appena ebbi letto san Tomaso,

non ostante i pregiudizii che m'erano stati insinuati in gio-

vinezza contro la filosofia scolastica ', io riconobbi e confes-

sai che era quella la vera filosofia ; io rigettai ogni altra

filosofia. Voi potete veder ciò percorrendo lo scritto ch'io

pubblicai a Roma e che venne tradotto e stampato a Parigi

nell'anno 1829 con questo titolo : Osservazioni sulla filo-

sofia di de Maistre, DI BONALD, Lamennais e Laurentie,

in RISPOSTA ad un articolo del CORRESPONDANT. Questo gior.

nale, annunciando l'opera mia latina, De methodo philoso-

phandi, ed avendola giudicata in sei linee, senza averne letto

neppure il titolo , credette poter affermare che io nel mio

• Mi rammento che il mio professore di fisica specialmente, uomo per

altro eminentemente religioso, compiacevasi di volgere in ridicolo la pro-

fonda dottrina degli scolastici sulle forme sostanziali del corpo .

* Questo giornale ha incominciato il suo annuncio colle seguenti pa-

role : Il padre Ventura ha pubblicato testé a Roma un'opera latina che



116 DELLA VERA
:

libro altro fatto non avessi che riunire in un corpo le dottrine

filosofiche di questi celebri scrittori. Il fatto era radicalmente

falso; io avea, nel Metodo, preso le mosse dal punto precisa-

mente al quale questi autori eransi arrestati ; io avea detto

ciò ch'essi detto non aveano. Una tal differenza è quella

ch'io dimostrai nello scritto che ho menzionato or ora. Vi

ho esposto le dottrine filosofiche di questi autori ; e nel ren-

dere omaggio al loro talento, al loro zelo ed al bene ch'essi

aveano operato, dimostrai che, felicissimi ed abilissimi nel

combattere alcuni errori, non furono tali egualmente a sta-

bilire la verità, perchè ignorato aveano o negletto la scola-

stica filosofia. Si è da quest'epoca, signor visconte, che co-

mincia il mio cangiamento d'opinione sulla definizione

dell'uomo lasciataci da vostro padre e sopra tutta la sua

filosofia, di cui rivelai, nei termini più rispettosi, il vuoto

e la debolezza, e predissi ancora il pericolo.

Voi non avete certamente ignorato una tal critica. Pur la

vostra pietà filiale non si dette allora la menoma cura di

confutare ciò ch'esser vi potea d'esagerato e d'intieramente

inesatto. Forse, assorto allora nei vostri grandi lavori let-

terarii ben altrimenti gravi, della vostra versione delle

Bucoliche, voi sdegnavate le miserie delle discussioni pu-

ramente filosofiche, nelle quali si è oggi avuto la dappocag-

gine di far che v'impegnaste, togliendovi dalle vostre abitu-

dini e da'vostri studii prediletti.

Ma io ho la fortuna di poter invocare ancora due altre cir-

costanze attenuanti per ottener grazia presso di voi, della mia

colpa, oalmeno una permutazione della pena cheavrei incorsa.

Se io avessi avuto la petulanza, la follia, in una parola,

la sventura di dichiararmi siccome molti han fatto e fanno

porta per titolo : De OPTIMA methodo philosophandi, etc. Ciò non ostante

il titolo dell'opera mia non ha una tal pretensione. lo non scrissi già De

OPTIMA methodo ; ma semplicemente De methodo philosophandi.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 117

tuttora come l'inventore d'un sistema metafisico total-

mente nuovo ed ignoto al mondo da tremila anni; se io

non avessi criticato la definizione dell'uomo del signor di

Bonald che per sostituirvi una definizione totalmente nuova

di mia fattura e di mia invenzione ; voi avreste avuto ra-

gione , e mille fiate , di criticarmi voi ancora , ed anco di

biasimarmi e di censurarmi. Sarebbe stato , o almeno sa-

rebbe potuto sembrare, per parte mia, leggerezza, debo-

lezza, amor proprio, vanità. Ma io non cangiai la filosofia

e la definizione dell'uomo spinto da ciò che venne chia-

mata scuola spiritualista di questi ultimi anni, ma per la

filosofia e per la definizione dell'uomo della scuola cristiana

ch'erasi formata dallo sviluppo successivo dei principii del

cristianesimo. Io non abbandonai il signor di Bonald che

per gittarmi nelle braccia di san Tomaso, di questo grande

e maraviglioso genio del mondo cristiano, che ha ecclissato

tutti i genii del mondo pagano.

Notate ancora che, avendo io già, per qualche tempo, di-

feso ed esaltato ne'miei scritti le dottrine del signor di

Bonald al punto d'averne formato quasi le mie dottrine e

la mia filosofia, dovea costarmi alquanto l'abbandonarle e

confessare che m'era ingannato. Io non ho ascoltato, per

la grazia di Dio, quelle grida della vanità le quali , ogni

giorno, traviano tanti uomini dalle strade del vero. Io ab-

bandonai la filosofia bonaldiana per la tomistica, colla me-

desima prontezza con cui avea abbandonato la filosofia di

Locke per la bonaldiana. Grazie a Dio, io lo ripeto, son tale

da non essere schiavo delle mie opinioni personali, fossero

quelle ancora di tutta la mia vita. Ove mi si mostri che mi

sono ingannato, non esito un solo istante a sottomettermi.

Io credo che la verità deve star al di sopra di tutto e innanzi

a tutto, e che questa è la vera gloria dell'uomo e del cri-

stiano . Ecco ciò ch'io feci nel caso di cui si tratta. Volendo

adunque essere giusto, signor visconte, potevate in tal can-

Vera e falsa filosofia.
8



118 DELLA VERA

giamento, di cui mi fate un'accusa, scorgere altra cosa che

un attaccamento a tutto ciò che è cristiano e che proviene

dal cristianesimo ? Potevate scorgervi altra cosa che la pre-

ferenza per i Padri e per i dottori della Chiesa, i quali non

vengono chiamati Padri della Chiesa che per avere, in certo

modo, educato la Chiesa ? Potevate scorgervi altra cosa che

il disinteresse e il trasporto per tutto ciò che è vero ? Ed

in tal caso, non avea io forse qualche diritto alla vostra in-

dulgenza cattolica ? Non meritava io forse in qualche parte

che voi non mi faceste un delitto di ciò che è stato e sarà

sempre un titolo di gloria per coloro i quali non stimano

vane parole la lealtà, l'attaccamento e il zelo per la verità?

Finalmente, s'egli è permesso alla picciolezza di porsi a

lato della vera grandezza, io oserò dire che il torto che voi

mi rimprocciate, signor visconte, io l'ho comune col gran

vescovo d'Ippona. Vorrete voi permettere ad un ecclesia-

stico, che il dovere del suo stato ha posto nella felice ne-

cessità di leggere i Padri della Chiesa, di dire ad un laico

il quale, per quanto grande sia la sua stima per questi au-

tori, non ha potuto formarne il nudrimento di tutta la vita

sua, che, per citare a proposito i Padri della Chiesa e farsi

un sostegno solido dell'autorità di loro opinioni, non basta

aver letto alla ventura qualcuno de' loro scritti ; fa duopo

conoscere tutta la loro vita: non basta estrarre un testo

dai libri loro , è duopo fare attenzione se tali opinioni

siano state modificate od anco ritrattate? In mancanza di

tali precauzioni , citasi sempre falsamente sant'Agostino ,

allorchè citansi i passi che hanno l'aspetto delle dottrine

di Platone, onde concludere ch'egli era platonico. San-

t'Agostino è stato, egli è vero, fino ai primi anni di sua

conversione caldo partitante e ammiratore di Platone, ma

ciò non avvenne in appresso. A misura ch'egli progrediva

nella conoscenza del dogma cristiano, l'ammirazione di Pla-

tone cancellavasi dal suo spirito; sacerdote che fu e ve



E DELLA FALSA FILOSOFIA 119

scovo, egli ha sostenuto in filosofia opinioni totalmente con-

trarie a quelle ch'avea sostenuto allorchè era catecumeno o

neofito ; e finalmente l'anno 73.º di sua vita, nella sua opera

delle Ritrattazioni, egli ha rigettato in corpo tutta quanta la

filosofia di Platone ; imperciocchè ecco ciò ch'egli ha scritto:

« Io sono a ragione dolente d'aver fatto si grandi elogi sia

» di Platone, sia de'platonici, cioè a dire degli accademici :

» erano questi UOMINI EMPII che non si dovean lodar tanto,

» particolarmente a cagione dei GRANDI ERRORI nei quali

» sono caduti e contro i quali noi ci troviamo nella neces-

>> sità di difendere la religion cristiana: Laus quoque qua

» PLATONEM, vel platonicos, seu academicos, tantum ex-

» tuli quantum impios homines non oportuit, mihi displi-

» cuit , præsertim quorum contra errores magnos defen-

» denda sit christiana doctrina. » (Retract., lib. I, cap. 2.)

Ecco ciò che disse, ecco ciò che fece sant'Agostino ; e niun

cattolico, ch'io sappia, non gli ha fatto rimprovero dell'a-

vere in un tempo dichiarato radicalmente falso ciò che,

in un altro tempo, avea asserito esser vero; d'aver in un

tempo censurato siccome empii e maestri de'più grandi er-

rori quei filosofi che in altro tempo avea ammirato e se-

guito siccome uomini religiosi e maestri della verità. Con

qual dritto adunque venite ad accusarmi, come d'un delitto,

d'aver dichiarato radicalmente falso ciò che altre volte io

aveva asserito esser vero ? Ed è forse strano che a'27 anni

io mi sia ingannato per riguardo al signor di Bonald, quando-

un sant'Agostino si è ingannato all'età di 40 anni rispetto

a Platone ? Osservate quanto, non dirò già voi, ma colui che

vi ha fatto parlare e che mi ha citato due volte a contro-

senso sant'Agostino, quanto è stato giusto, consentaneo a

sè stesso e leale .



120 DELLA VERA

§-24. Rispondesi all'opposizione del visconte Vittore al padre

Ventura, « d'aver censurato la definizione dell'uomo del si-

gnor di Bonald, che ha recato tanto bene. » Questa defini-

zione è causa oggidi di tanto male, quanto altre volte fu

causa di bene. Altro non è che la restaurazione della psico-

logia di Platone, della qualelo stesso signor di Bonald ha

mostrato gli effetti funesti . Analogie tra la causa di tutti gli er-

rori in filosofia e la causa di tutte le eresie in religione: Quelle

derivano dalla falsa idea che formasi dell'uomo, siccome que-

ste dalla falsa idea che formasi di Gesù Cristo. L'IDEALISMO

e il MATERIALISMO valgono come l'ARIANESIMO e il MANICHEI-

SMO. Importanza di tornaré oggidi alla filosofia cristiana. Il si-

gnor di Bonald era a ciò un impedimento che bisognava al-

lontanare. Solamente per tale scopo il padre Ventura ne ha

combattute alcune dottrine. Il padre Ventura non sostiene che

le opinioni degli altri, perchè le crede vere. Pretensione esor-

bitante del signor visconte a tale proposito, e mancanza di

lealtà nell'aver dissimulato le ragioni per le quali il padre

Ventura ha attaccato le dottrine del signor di Bonald.

Finalmente voi mi provate in questa terza parte della vo-

stra lettera che la nuova definizione dell'uomo, dataci dal

signor di Bonald, ha reso grandissimo servigio al tempo

» della sua apparizione tra le tenebre del materialismo ;

» ch'essa venne ammirata, lodata dai sapienti di più alto

» grado, e che, invece di censurarla amaramente, io avrei

>> dovuto conservarne memoria riconoscente, a cagione dei

>> felici effetti ch'essa produsse. »

Ma io non ho posto mai in dubbio che « al tempo della

sua apparizione » questa definizione sia stata, siccome voi

dite, un raggio di luce nel mezzo di una notte profonda, e

abbia prodotto felicissimi effetti. Io sono cosi lontano dal

contrastare una tal gloria a vostro padre che mi faccio un

dovere d'aggiungere avere essa prodotto felicissimi effetti



E DELLA FALSA FILOSOFIA 121

anco in Italia, fin dall'istante che venne conosciuta per la

pubblicazione della Legislazione primitiva, fatta dal dotto

abbate Baraldi a Modena e dal vostro umile servitore a Na-

poli. Era l'epoca in cui la dottrina di Locke, esposta, difesa,

vantata come la vera metafisica dalla colpevole stupidezza

di due religiosi, il padre Sarti e il padre Soave, avea invaso

moltissime scuole e molte università, e menava di gran gua-

sti tra la gioventù del mio paese; onde nella sola intenzione

di render nulle le conseguenze funeste d'un simile insegna-

mento io m'affrettai, verso l'anno 1821, d'accreditare, con

tutti i mezzi che stavano in mia mano, la filosofia del signor

di Bonald .
1

In secondo luogo, se il signor di Bonald avesse detto sol-

tanto cosi di passaggio, da oratore o da moralista, che l'uo-

mo è un'intelligenza servita da' suoi organi , io avrei tro-

vato la cosa semplicissima e non avrei scorto in essa incon-

veniente d'alcuna specie. I sermoni de' nostri sagri oratori

riboccano di simili espressioni, allorchè combattono la colpa

o il delitto dell'uomo, e particolarmente del cristiano, che

fa servir l'anima al corpo, invece di assoggettare il corpo

all'anima ; e non v'ha alcuno che tacci, nè ha dritto di tac-

ciare siccome erronee queste espressioni. Forse sant'Agostino

medesimo e Bossuet hanno parlato in questo senso nei passi

che mi opponete. Ma il signor di Bonald nel passo in dis-

corso non ha parlato che da filosofo, non ha voluto che deft-

nir l'uomo, ed impiega tutto il quinto capitolo delle sue Ri-

cerche a sviluppare, a difendere una tale definizione, a pro-

vare ch'essa è la definizione dell'uomo più propria, più esatta,

più legittima , più nobile e più perfetta, escludendo ogni

altra definizione, quella ancora che san Tomaso e tutti i

filosofi più cristiani hanno seguito innanzi Cartesio. Fin

d'allora adunque si è avuto il diritto d'esaminare questa de-

finizione, si caldamente sostenuta dal suo autore e cotanto

lodata da'suoi panegiristi ; e poichè venne trovata non sola



122 DELLA VERA

mente inesatta ma erronea, si è dovuto additarla siccome

tale al mondo filosofico, nell'interesse della vera dottrina

sull'uomo e della vera filosofia . Ecco ciò ch'io ho fatto, o al-

meno ho voluto fare.

Per la qual cosa, se io avessi potuto persuadermi che que-

sta filosofia non produce ai nostri giorni alcun male, io non

avrei mai pensato, ne potete esser sicuro signor visconte,

ad impugnarla ; avrei lasciato il signor di Bonald in possesso

della gloria ch'egli s'era acquistata, la quale, lungi dall'in-

vidiarla, sono stato dolente di non trovare più solida e più

durevole. Io non sarei andato a turbarlo nel riposo della

sua tomba ; io avrei taciuto, augurandogli solamente che la

sua definizione dell'uomo gli fosse leggiera .

Ma il fatto è che l'esperienza, lo studio e la riflessione

mi hanno appreso che la filosofia del signor di Bonald, il

cui riassunto è la definizione dell'uomo, può fare e cagiona

realmente quasi altrettanto male quanto essa ha fatto di già

e fa realmente di bene .

Questą definizione, io lo ripeto, è in altri termini il rin-

novamento della definizione dell'uomo di Platone, di Lei-.

bnitz e di Cartesio ; essa è per conseguenza il rinnovamento

della psicologia di questi filosofi essendo rinchiusa ogni

scienza psicologica nella definizione dell'uomo ; essa è il

rinnovamento di quella psicologia di cui lo stesso signor di

Bonald ha detto che TENDE DA SÈ MEDESIMA E SOLAMENTE al-

l'esagerazione de' suoi principii, ch'essa inclina, spinge al-

l'idealismo , al razionalismo , all'illuminismo ed anco al

panteismo.

Ma sembra che il signor di Bonald, indicando gli effetti fu-

nesti di questa psicologia, non ne abbia conosciuto la causa,

che sta realmente e principalmente nella falsa idea che

questa psicologia ha dato dell'uomo; al modo istesso che la

causa dei funesti effetti della teologia eretica sta realmente

e principalmente nella falsa idca che questa teologia si è



E DELLA FALSA FILOSOFIA 123

fatta di Gesù Cristo. Imperciocchè, per dirlo in passando, a

quel modo che nell'applicare all'uomo la vera dottrina del

mistero di Gesù Cristo, i veri filosofi cattolici hanno cono-

sciuto l'uomo; al modo stesso, come fu notato da Tertul-

liano, sant'Ireneo e san Girolamo, applicando a Gesù Cristo

la falsa dottrina dei platonici sull'uomo, gli eretici hanno

disconosciuto Gesù Cristo.

-

Movendo dall'errore, che vi ha in Gesù Cristo due per-

sone distinte come vi ha veramente due nature e due vo-

lontà, l'eresia è stata obbligata da ammettere ancora chein

Gesù Cristo la divinità e l'umanità agivano a parte e senza

alcuna relazione sostanziale dell'una all'altra; e che facen-

dosi il tutto o per mezzo del solo Dio o per mezzo dell'uomo

solo, non accadevano operazioni teandriche ovvero umano-

divine, ma operazioni o solamente divine o solamente umane.

Fin d'allora si dissero gli umanitari la cui origine si

perde nei primi tempi del cristianesimo-: « A qual scopo

« credere che Gesù Cristo era veramente Dio ? » Altri- i

fantastici dissero al contrario: « A quale scopo ammet-

» tere che Gesù Cristo era veramente uomo ? » - No, no,

" gridavano quelli, Gesù Cristo avea qualche cosa di sopra-

>>> naturale e di divino, ma egli non era Dio della stessa di-

» vinità di suo Padre; egli altro non era -che un uomo e

" nulla più che un uomo. » Ed ecco l'ARIANESIMO. “ No, no,

» soggiungevano questi, Gesù Cristo avea certamente qual-

" che cosa, qualche apparenza, qualche simulacro dell'uomo ;

» ma egli non era un uomo della stessa umanità di sua ma-

» dre; egli era che Dio, e null'altro che Dio. " Ed ecco il

MANICHEISMO. Per la qual cosa queste due grandi eresie, nelle

quali si sono divisi gli eretici di tutti i tempi e di tutti i

luoghi essendo ogni eresia in religione la negazione più

o meno esplicita della divinità o dell'umanità di Gesù Cri-

sto; - queste due grandi eresie, io dico, ebbero la loro

sorgente nella negazione o nell'ignoranza dell'unione ipo



124 DELLA VERA

statica, sostanziale in Gesù Cristo, della divinità e dell'u-

manità nell'unità della stessa persona .

Il medesimo è avvenuto sempre tra i filosofi rispetto al-

l'uomo. Movendo dall'errore, che nell'uomo vi ha due es-

seri distinti , l'essere dell'anima e l'essere del corpo, come

vi ha veramente due sostanze, la falsa filosofia è stata ob-

bligata ad ammettere che, nell'uomo, l'anima e il corpo

agiscono a parte, senza alcun rapporto sostanziale dell'uno

all'altro ; che, facendosi il tutto o per mezzo dell'anima o

per mezzo del corpo solo, non accadono operazioni pneumo-

somatiche ovvero spirito-corporee, ma operazioni o total-

mente spirituali o totalmente corporee. Allora si dissero gli

idealisti - che vissero molto tempo innanzi a Platone-:

« A quale scopo credere che l'uomo ha un corpo vero ? »

Altri i materialisti si dissero al contrario : « A quale

» scopo ammettere che nell'uomo vi ha un vero spirito ? »

ود

- No, no, esclamarono quelli, l'uomo ha qualche cosa di

» sensibile e di corporeo, ma non è che illusione ; l'uomo altro

» non è veramente che spirito e null'altro che spirito. » Ed

ecco l'IDEALISMO. « No, no, dicevano questi, l'uomo ha qual-

>> che cosa di razionale e d'intelligente ; ma altro non è che

" il risultato del perfezionamento degli organi suoi ; del re-

" sto egli non è che corpo e null'altro che corpo. » Ed ecco

il MATERIALISMO. Per la qual cosa questi due vasti sistemi

d'errore nei quali si sono divisi i falsi filosofi antichi e mo-

derni essendo ogni errore in filosofia la negazione più

o meno esplicita dell'anima o del corpo dell'uomo

sti due vasti sistemi d'errore, io dico, hanno il loro princi-

pio nella negazione o nell'ignoranza dell'unione sostanziale

dell'anima e del corpo nell'uomo nell'unità del medesimo
essere.

que-

Da questi due errori capitali, da questi due errori padri ,

il materialismo, soffiato dall'Inghilterra sulla Francia, di-

venne, toltene ben poche eccezioni, la filosofia del secolo de-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 125

cimottavo. Ma esso fece guasti cotanto orribili nell'ordine

politico come nell'ordine religioso che i suoi medesimi par-

tigiani ne rimasero atterriti. Vi ebbe adunque una reazione,

siccome sempre avviene, nel principio del secolo decimonono ;

si fece ritorno ad un principio contrario, ad una filosofia spi-

ritualista : ed il signor di Bonald ha avuto una grandissima

parte in questo movimento salutare verso lo spiritualismo.

In questo modo istesso, nell'ordine politico, i popoli, avendo

patito i disordini dell'anarchia, volgono le braccia verso al

dispotismo.

Ma lo spiritualismo non è la vera filosofia, come il dispo-

tismo non è il vero ordine sociale, l'ordine sociale naturale,

normale, perfetto, durevole. Lo spiritualismo puro altro non

è che un punto di fermata, un momento di riposo per gli

spiriti stanchi, umiliati, desolati dalle terribili conseguenze

del materialismo ; ma non è il vero ordine filosofico, natu-

rale, normale, durevole, perfetto.

In religione torna altrettanto funesto negare la divinità

che negare l'umanità di Gesù Cristo. L'arianesimo e il ma-

nicheismo hanno lo stesso valore. Sono due grandi eresie

per mezzo delle quali da due vie opposte si giunge al me-

desimo abisso, alla distruzione di tutto il cristianesimo.

Il medesimo avviene in filosofia. Egli è altrettanto peri-

coloso il negare la realtà del corpo dell'uomo che il negarne

l'anima. L'idealismo e il materialismo hanno lo stesso va-

lore. Sono due grandi errori, per mezzo dei quali, da due

vie opposte, si viene a precipitarsi nella stessa voragine, si

giunge alla distruzione di ogni scienza, di ogni filosofia, di

ogni religione, di ogni verità.

Non merita adunque la pena di distoglier gli eretici dal

sacrilegio dell'arianesimo per spingerli verso il manicheismo.

A questi due punti opposti, nella via dell'eresia, si è alla

distanza medesima della verità cattolica. Si è egualmente nel

falso, si è egualmente lungi dalle condizioni di salute, ne-

gando la divinità come negando l'umanità di Gesù Cristo .



126 DELLA VERA

Lo stesso accade in filosofia; non vale la pena di trarre

gli spiriti dal fango del materialismo per farli di nuovo ca-

dere dopo averli lanciati nelle regioni aeree dell'idealismo .

A questi opposti confini, nella via dell'errore, l'uomo è alla

distanza medesima dalla verità filosofica; trovasi egli egual-

mente nel falso, egualmente trascinato verso il dubbio, verso

la disperazione di ogni verità, e per conseguenza verso il

culto della materia o del piacere, negando la realtà dell'a-

nima come negando la realtà del corpo dell'uomo .

Egli è certo che i filosofi dei nostri giorni si recherebbero

ad onta il sembrare materialisti. Eglino diconsi spirituali-

sti. Ma questo spiritualismo bastardo, questo spiritualismo

che fa senza lo spirito di Dio e forma un Dio dallo spirito

dell'uomo, altro non è che il razionalismo, l'illuminismo,

il panteismo ed una specie di misticismo filosofico preso

dai neoplatonici de' primi secoli del cristianesimo ; altro non

ècheuno spiritualismo d'apparenza, d'illusione, d'impostura

che non si fa il menomo scrupolo di offerir sagrificii a Marte,

a Plutone, a Cupido, a Venere.

In religione, il punto essenziale al quale tende la vera

teologia è la dottrina che Gesù Cristo è veramente Dio e

veramente uomo, e ch'egli è veramente, sostanzialmente uno

nell'unità della stessa persona. Questa dottrina è la base del

cristianesimo, questa fede è quella che salva.

Ed in filosofia ancora il punto essenziale verso il quale i

veri filosofi debbono dirigere tutti i loro sforzi egli è di ri-

stabilire la dottrina che l'uomo è vero spirito e vero corpo ;

che l'anima e il corpo sono in esso uncomposto sostanzial-

mente uno nell'unità del medesimo essere. Si è la vera filo-

sofia che può salvare la scienza dalle sue deplorabili devia-

zioni in due direzioni contrarie, che conducono alla stessa

ruina.

Questa filosofia vera è la filosofia cristiana, cominciata col

cristianesimo, sviluppata dal cristianesimo, e che san Tomaso

1



E DELLA FALSA FILOSOFIA 127

ha condotto alla più alta perfezione. E si è a questo suo ri-

stabilimento ch'io fatico da molti anni con tutti quei mezzi

che la misericordia di Dio ha posto a mia disposizione. L'in-

teresse d'opinioni personali non v'entra per nulla. Le mie

opinioni filosofiche non sono veramente mie. Non sono adun-

que le mie opinioni, ma sono le opinioni dei più grandi dot-

tori della Chiesa ch'io voglio far prevalere.

Nel mio cammino verso un tale scopo, l'utilità e la gran-

dezza del quale non può venir contestato da alcun cattolico,

io ho incontrato il signor di Bonald che m'impediva il passo ;

ho dovuto adunque allontanarlo. La sua profonda religione,

il suo carattere onorevole, la sua immensa scienza, il suo

talento superiore ed incontestabile come pubblicista e come

filosofo, ne formano un uomo possente. Un tale uomo, so-

stenendo lo spiritualismo esclusivo e spingendo colla sua

psicologia, senza avvedersene, verso l'idealismo quegli spi-

riti che avrebbe strappati al materialismo per mezzo della

possanza del genio suo, era un avversario formidabile, pre-

cisamente per l'altezza delle sue qualità. Era un'immensa

pietra d'inciampo per coloro che volevano tornare alla vera

filosofia d'un vero giusto mezzo, alla filosofia del cristiane-

simo. Mi veniva citato ad ogni occasione e ad ogni istante.

Io ho dovuto combatterlo. Ed ho fatto ciò senza umiliarlo ;

imperciocchè non gli ho opposto che un genio di gran va-

glia a lui superiore, san Tomaso. Ho dovuto dimostrare che

in filosofia , allorchè si va lungi dalla vera strada che san

Tomaso ha battuto, per quanto genio si abbia, non si sfugge

da un eccesso che per gittarsi in un eccesso contrario, non

si evita che un errore che per precipitarsi in un altro. Io

feci tutto ciò rendendo giustizia, come si è potuto vedere,

al genio del signor di Bonald, alle sue virtù ed alle sue in-

tenzioni. Ma io non l'ho fatto che nell'interesse della verità,

alla quale tutto deve cedere, tutto deve esser sacrificato,

anco l'ammirazione e l'amicizia verso un Platone : Amicus

Plato, sed magis amica veritas.



428 DELLA VERA

(

১

Ora, dinanzi un sì grande interesse, dinanzi al pericolo

in cui le false dottrine filosofiche, traboccando da ogni lato,

hanno trascinato la religione e la società, s'avviene a voi,

signor visconte, a voi vero cattolico, il venire a dolervi che

io ho obliato la riconoscenza che dovevasi al vostro genitore

per quel bene che un tempo avrebbe potuto produrre, e

che, debbo dirlo col più gran dispiacere, non produce più

ai giorni nostri ? Potete voi, si zelante ed altrettanto amico

della verità che ogni altro, rimproverarmi di non aver sa-

grificato la verità alla vanità, all'amor proprio, a piccole e

private passioni ?

tra

Questo scopo e queste intenzioni ch'io ebbi combattendo

il signor di Bonald - e, la Dio mercè, non ne ebbi -nessun'al-

appariscono chiaramente in tutte le mie Conferenze .

Io mi sono celato, per quanto era possibile, onde porre in-

nanzi le opinioni degli altri perchè io le credo vere. Ho

combattuto il signor di Bonald col ragionamento e coi fatti.

Non mi appartiene di giudicare fino a qual punto questo

ragionamento e questi fatti abbiano operato una salutare

impressione in alcuni spiriti. Ciò che voi non potete negare

si è ch'io nulla dissi contro la filosofia del padre vostro

che non l'abbia provato. Lo ripeto, voi avete voluto passar

sopra a tali prove ; voi avete cercato di farle dimenticare.

Si direbbe che ciò è accaduto perchè non era facile il

combatterle.
Voi mi avete presentato al pubblico come

uno scrittore che assale un grande e rispettabile personag-

gio senza motivi, senza prove, ma per leggerezza, per ca-

priccio, per un calcolo di quella frivola vanità che cerca di

far parlar di sè, di darsi importanza e di farsi valere, po-

nendosi di fronte ad avversarii formidabili. Voi m'avete

abbandonato agli attacchi dei giornali, i quali, avendomi giu-

dicato sulla vostra parola e senza leggermi, hanno rinve-

nuto sconveniente questa alzata di scudi contro il padre

vostro. Io lascio qualificare al vostro acume questo proce-

-

-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 129

dere che usaste a mio riguardo, e mi affretto di finirla una

volta con voi , provandovi che non siete stato in miglior

modo ispirato nelle accuse che m'indirizzate nell'ultima

parte della vostra lettera.

§ 25. Tre altre opposizioni del visconte Vittore al padre Ventura .

Si confuta la prima. La dottrina delle idee innate secondo

Platone e Cartesio . Il signor di Bonald ha partecipato all'opi-

nione di quest'ultimo . Egli medesimo ha detto e provato che LA

PAROLA È L'IDEA E TUTTA L'IDEA. Ingiustizia del Visconte Vit-

tore d'aver accusato d'ingiustizia il padre Ventura per aver

detto che, secondo il signor di Bonald, le idee ci giungono di

già formate dalla parola e nella parola.

Nella nota. Baggiunta alla mia seconda conferenza col

titolo : Schiarimenti sulla formazione delle idee , io avea

realmente apposto al signor di Bonald : 1.º che , per esso,

-tutte le idee ci vengono dai sensi col mezzo della parola ;

imperciocchè per esse ancora le idee formate sono conte-

nute nelle parole ; 2.º che, per il signor di Bonald come per

Locke, nel fenomeno della formazione delle idee, lo spirito

umano prima d'aver inteso non è solamente una tabula

rasa, ma è privo di ogni virtù attiva; e 3.º che il signor

di Bonald avendo, non altrimenti che Locke, fatto lo spirito

umano assolutamente passivo nella formazione delle idee,

sembrò stendesse la mano al suo avversario, il quale sostiene

che tutte le idee ci vengono dai sensi d'una maniera effi-

ciente; e quantunque egli combatta Locke e i sensualisti,

sembra, senza avvedersene certamente, avergli dato ragione.

(Conferenze, vol . I, pag. 139-442.)

Voi vedete, signor visconte, che, lungi dal negare, dal-

l'attenuare, dallo scusare le accuse che ho mosso contro la

dottrna del signor di Bonald sopra un sì grave soggetto, io

le ammetto , io le ripeto con termini ancora più espliciti

di quelli coi quali voi me li opponete, aggiungendo che

1



130 DELLA VERA

« quest'ultimo punto della mia critica è il più grave, il meno

» meritato ed anco il più ingiusto ; e che le mie asserzioni

» vi recano tanto maggiore sorpresa in quanto che ho

» studiato le opere del signor di Bonald, avendole tradotte

» nell'idioma italiano. »

Ma che direte se io giungo a provarvi che il signor di

Bonald ha veramente detto con termini formali ciò che io

gli attribuisco ? Non sarebbe forse in tal caso addimostrato

che questo punto della mia critica, per quanto grave esso

sia, ciò non ostante non è nè immeritato nè ingiusto ? Non

sarebbe forse in tal caso addimostrato che, appunto per

aver ben studiato le opere del signor di Bonald, io le avrei

meglio comprese che non il loro difensore, qualunque egli

sia, e che a buon diritto potrei essere sorpreso della sor-

presa sua ? Io voglio provarmivi, e con tanto maggior piacere

in quanto che questa discussione spanderà una luce più

grande sull'importante questione dell'origine delle idee

questione fondamentale di ogni filosofia- e farà in miglior

modo conoscere che su questo grave soggetto, la sola dot-

trina scolastica è chiara, solida, ragionevole, vera , ed ogni

altra dottrina è oscura, insufficiente , contradittoria, inetta

ed assurda.

Egli è vero che il signor di Bonald, quantunque abbia

condannato, siccome vedemmo, il metodo e la filosofia di

Cartesio, ne divide ciò non ostante l'opinione delle idee in-

nate, di quelle idee che Dio medesimo avrebbe scritte o

scolpite nello spirito dell'uomo, indipendentemente da ogni

istruzione e da ogni uso delle sue facoltà.

Ma le idee innate di Cartesio, come lo stesso signor di Bo-

nald ha cura di renderci avvisati, non sono le medesime che

quelle di Platone. Per quest'ultimo filosofo le idee innate

erano concezioni sostanziali, ed anco sostanze, in piccolo,

di cose riunite nello spirito dell'uomo fin dalla sua origine

e identificate colla sua natura; nel mentre che per Cartesio



E DELLA FALSA FILOSOFIA 131

le idee innate sarebbero ben altra cosa, come evidentemente

apparisce dal passo seguente di esso Cartesio citato con ap-

provazione dal signor di Bonald : « Quando ho detto che l'i-

" dea di Dio è naturalmente in noi, io non ho giammai in-

» teso se non che la natura ha messo in noi una facoltà

» per mezzo della quale noi possiamo conoscere Dio ; ma

>> non ho scritto giammai nè pensato che tali idee fossero

» ATTUALI ; nè ch'esse fossero specie DISTINTE dalla nostra

» facoltà medesima di pensare. Quantunque l'idea di Dio

» sia talmente impressa nelle anime nostre che non vi è al-

>> cuno che non abbia in sè la facoltà di conoscere, ciò non

>> impedisce che molti non abbiano passato tutta la vita senza

» che loro siasi giammai presentata questa idea. »

Dopo di che il signor di Bonald aggiunge : " Onde le idee

» innate, secondo Cartesio e i suoi discepoli , sono le idee

>> che trovansi in potenza nello spirito dell'uomo, cioè a dire

» l'idee che l'uomo può, PER MEZZO DI UNA FACOLTA' NATURALE,

» vedere nel suo spirito col mezzo di alcune condizioni ri-

>> chieste da questa percezione mentale ; le quali condizioni

» son la conoscenza delle espressioni che ridestano e chia-

» mano queste idee; per la qual cosa può DIRSI CHE NON VI

» HA IDEA INNATA SENZA ESPRESSIONE ACQUISTATA . »

(Vol. I, pag. 598.)

Per il signor di Bonald adunque, come per Cartesio , l'anima

non ha che la facoltà di scorger le idee, e non già la facoltà

delle idee antecedenti in sè stessa. Per il signor di Bonald,

come per Cartesio, le idee trovansi nell'anima nello stato di

potenza e non già di atto. Ma la facoltà di scorger l'idea

non è essa stessa un'idea come la facoltà di volere non è essa

stessa una volontà. Ma la potenza di formarsi un'idea non

è l'idea, come la potenza di fare una cosa non è la cosa me-

desima, Nello spirito umano non vi ha adunque che una

disposizione, una capacità, un'attitudine a formare, a scor-

gere le idee; ma idee FATTE, idee in atto , idee esistenti,

1



132 DELLA VERA

a

non ce ne ha affatto. Con quali condizioni adunque le idee

che non esistono nello spirito vi si formano, vi si fanno,

vi acquistano realtà e possono esservi scorte? Per il si-

gnor di Bonald, noi lo abbiamo or ora udito, queste condi-

zioni sono la conoscenza delle espressioni che rivestono e

denominano le idee.

Non vogliamo arrestarci alla contradizione, all'assurdità

di queste locuzioni : " Le espressioni rivestono e denominano

le idee le quali non sono che in potenza, vale a dire che

non hanno alcuna attualità, alcuna realtà, che non esistono

ancora, che non sono; imperciocchè, se io non m'inganno,

non si può rivestire, non si può chiamare ciò che ancora non

esiste, ciò che ancora non è. » Il signor di Bonald, il cui

stile è cotanto ammirabile per chiarezza, purità, lucidezza e

precisione, allorchè trovasi nel vero, egli ancora è oscuro,

inintelligibile , contradittorio allorchè si ritrova nel falso.

Ma ecco il signor di Bonald correggersi egli medesimo e

trarsi fuori da questa contradizione per mezzo di ciò che

aggiunge dicendo : Per la qual cosa può dirsi che NON VI HA

AFFATTO IDEA INNATA SENZA ESPRESSIONE ACQUISTATA. » Cioè a

dire che per il signor di Bonald l'idea, in potenza nello spi-

rito, non è ridotta in atto, non esiste, non è che nell'es-

pressione e per mezzo dell'espressione. In qual modo adun-

que , signor visconte, è un'ingiustizia dal lato mio l'aver

detto che, per il signor di Bonald , le idee ci vengono di

già formate nella parola e per mezzo della parola ?

Poco dopo, il signor di Bonald paragona l'intelletto ad

" una carta scritta con un'acqua senza colore, sulla quale

» la scrittura non diviene visibile che alloraquando si stro-

» picci la carta con un altro liquore. " (Pag. 399.) Questa

bella comparazione, direbbe qualche cosa in favore della

distinzione dell' idea e della sua espressione ; impercioc-

chè, secondo questa comparazione, la parola non sarebbe

l'idea punto più che il liquore novello è la scrittura ver



E DELLA FALSA FILOSOFIA 133

gata con un'acqua senza colore. Voi vedete, signor visconte,

che io conosco un poco gli scritti di vostro padre, che io gli

tengo conto di tutto, imperciocchè voglio porre tutta la

buona fede possibile in questa discussione. Ma ecco lo stesso

signor di Bonald venire a distruggere con altre afferma-

zioni questa distinzione medesima.

Poichè egli ha dettato le parole seguenti : " L'anima è in-

» tendimento o facoltà di concepire le idee d'oggetti in-

» tellettuali date le parole che gli esprimono queste idee.

" Onde io intendo le espressioni d'ordine, di giustizia, di ra-

» gione, e nel medesimo tempo le idee che esse esprimono

» APPARISCONO al mio spirito. (Pag. 342.) Si è nell'espressione

» che il mio intendimento ha ascoltato, ch'esso ha CON-

» CEPITO un'idea intellettuale. (Pag. 344.) Noi non possia-

» mo NULLA IDEARE, io voglio dire , avere idee presenti

>>delle cose che non cadono sotto i sensi , che coll'ajuto

» delle espressioni che riceviamo dall'esterno. " (Pag. 368.)

Ma ecco qualche cosa di più esplicito e di più formale :

« L'idea, soggiunge il signor di Bonald, sarebbe perduta senza

" l'espressione che la presenta. (Pag. 575.) La parola, per

" gli oggetti intellettuali, è molto più che il segno di que-

" sti oggetti ; essa è per lo spirito l'OGGETTO MEDESIMO,

» poichè ne è l'espression naturale, la sola espressione, e

» quella che non può essere direttamente supplita da al-

" cun'altra. (Pag. 569.) La parola è l'espressione propria,

» necessaria dell'idea, ovvero ESSA È L'IDEA MEDESIMA

" E TUTTA L'IDEA. " (Pag. 544.)

Onde per il signordi Bonald l'intelletto non concepisce le

idee che all'occasione delle parole ch'esso intende. Sono le

parole che gli esprimono le idee. Senza le parole che le espri-

mono, le idee d'ordine, di giustizia, di ragione non appari-

rebbero giammai al mio spirito. Si è nelle espressioni che il

mio spirito ha ascoltato, ch'esso concepisce un'idea intellet-

tuale. Noi non possiamo nulla ideare, cioè a dire avere idee

Vera e falsa filosofia .
9



134 DELLA VERA

presenti delle cose che coll'ajuto delle espressioni che ci ven-

gono dall'esterno. Per il signor di Bonald finalmente, l'idea

è perduta, cioè a dire, è come se non esistesse senza la parola

che la contiene. La parola non è il segno dell'oggetto ma

l'OGGETTO MEDESIMO. La parola non è solamente l'espressione

propria, necessaria dell'idea, ma essa è l'IDEA MEDESIMA

E TUTTA L'IDEA . Ora, ciò non è forse chiaro ? Non dice

forse egli medesimo ciò che in primo luogo gli ho voluto

opporre, che tutte le idee ci vengono dai sensi col mezzo

della parola; ch'esse trovansi di già fatte nelle parole; con-

tenute nelle parole ; poichè, per il signor di Bonald, lo spi-

rito non può aver presente alcuna idea, non può concepire

alcuna idea , non può nulla ideare, nulla pensare, rispetto

alle cose dell'ordine intellettuale, senza le parole ; e poichè

la parola che nomina l'oggetto è l'oggetto medesimo, e la

parola è l'IDEA MEDESIMA E TUTTA L'IDEA ? Come adun-

que, signor visconte, torno a dimandarvi, sono stato ingiu-

sto verso il genitor vostro, avendogli fatto dire ciò ch'egli

medesimo ha detto ? Non avrebbe forse fatto meglio il difen-

sore officioso del signor di Bonald, a ben leggere e ben

comprendere le sue opere, prima di venire a rimprove-

rarmi che io gli attribuisco una strana dottrina che il si-

gnor di Bonald non avrebbe giammai sostenuta ?

Egli è vero che, secondo la vostra opposizione, il signor

di Bonald " paragona incessantemente (incessantemente non

" è esatto , siccome poc' anzi avete veduto) le parole che

» rivelano le nostre idee e a noi le manifestano ad una

" luce introdotta in un luogo oscuro, la quale ci scuopre

>>gli oggetti che vi si trovano. » Egli è vero che, come

voi osservate, « la luce non contiene già questi oggetti

» nè ve li reca; ma essa li mostra. Gli oggetti gli sono an-

» teriori, essi di già esistevano innanzi la sua opposizione. »

Ma ne segue forse da ciò che il signor di Bonald non abbia

asserito altresì che la parola è l'oggetto medesimo, che



E DELLA FALSA FILOSOFIA 435

la parola è l'idea medesima e tutta l'idea , che per conse-

guenza ci verrebbe totalmente fatta dai suoni nella parola e

col mezzo della parola ? La conseguenza del passo che voi mi

rammentate è semplicemente che il signor di Bonald, di-

cendo che la parola è l'idea medesima e tutta l'idea, ha di-

strutto egli stesso la sua comparazione della parola colla

luce. Perchè, siccome voi medesimo avete ben osservato, la

luce non contiene gli oggetti nè ve li reca, ma li mostra;

nel mentre che, per il signor di Bonald, la parola non sola-

mente mostra l'idea, ma essa la porta, la contiene, poichè

essa è l'idea medesima e tutta l'idea. La conseguenza del

passaggio che voi rammentate è che il signor di Bonald si è

contradetto, ovvero ch'egli non avea idee chiare sulle idee;

ch'egli ha tutto mischiato, tutto confuso, e che, come dissi

nella mia nota e quanto prima lo proverò, non ha espresso

nulla di preciso, non ha nulla compreso in questa grande

questione. Ma non ne segue per ciò ch'io sia stato ingiusto

per avergli fatto dire ciò che realmente ha asserito .

§ 26. Smemoraggine o cattiva fede dell'autore della lettera nel-

l'attribuire in secondo luogo al padre Ventura d'aver appo-

sto al signor di Bonald ch'egli abbia negato ogni attività allo

spirito umano , mentre che il padre Ventura non gli mosse

quest' accusa che rispetto alla FORMAZION DELLE IDEE. Il si-

gnor di Bonald convinto egli medesimo del difetto ch' avea

rilevato in Condillac, d'esser cioè chiaro nello stile ed oscuro

nelle dottrine . Sua confusione d'idee sull'origine dellé idee .

Prove ch'egli ha meritato giustamente l'accusa del padre Ven-

tura , avendo egli medesimo dichiarato che lo spirito umano

è PASSIVO relativamente alle idee.

Voi avete aggiunto ancora : « Le une (le idee) vengono da

" Dio, le altre dall'azione del nostro spirito sulle impressioni

» ricevute dai sensi. GIAMMAL il signor di Bonald non ebbe

» l'assurdo pensiero di negare quest'operazione di Dio in noi,



136 DELLA VERA

» ovvero della nostra intelligenza in sė medesima. Egli non

» avea giammai pensato a negare la facoltà attiva dello spi-

» rito. » E da ciò ancora voi concludete ch'io fui ingiusto

" nell'apporre al signor di Bonald ch'egli non ammettesse

nello spírito che una pura passività. "

Ma gli è forse per smemoraggine, forse per cattiva fede,

forse per effetto della confusione delle idee, inseparabile

dall'ignoranza de'termini stessi della questione, che l'au-

tore di tali parole ha scritto ciò che abbiamo letto poc'anzi ?

Io non oso deciderlo. Ciò che m'interessa solamente di

far rilevare si è, che questo autore, questa fiata ancora, è

stato fedele al metodo suo, di pormi sulle labbra ciò ch'io

non ho detto , allorchè egli crede di non poter confutare

ciò che realmente ho asserito.

Secondo la dottrina di san Tomaso sull'origine delle idee,

la quale è la stessa mia dottrina, da me esposta in quella

nota, Dio non entra nella formazione delle idee che per la

potenza ch'egli ha conferito allo spirito umano di formar-

sele; ma non vi hanno idee che vengano direttamente da

Dio, ovvero che siano state deposte da Dio nel nostro spi-

rito. Onde non solamente io non ho punto accusato il si-

gnor di Bonald d'aver avuto l'assurdo pensiero di NEGARE

l'operazione di Dio in noi ; ma invece io gli ho apposto pre-

cisamente il contrario, cioè a dire l'assurdo pensiero d'am-

mettere quest'operazione di Dio in noi. Imperciocchè am-

mettere quest'idea è lo stesso che ammettere le idee in-

nate alla maniera di Platone, di Cartesio, di Leibnitz, ov-

vero ancora di Malebranche; ciò che per me, come per san

Tomaso, e un'idea veramente assurda .

In secondo luogo, nella mia nota in discorso , non si

tratta già del numero, dell'estensione delle facoltà dello

spirito umano, ma della operazione loro solamente rispetto

all' origine delle idee. Onde non ho già apposto al si-

gnor di Bonald d'aver negato ogni specie d'attività all'in-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 137

telligenza dell'uomo, ma d'averle negato ogni specie d'atti-

vità rispetto all'origine delle idee, ciò che mi sembra es-

sere ben diverso : le mie parole su tale riguardo sono chiare

e precise. Io ho detto: « Il signor di Bonald ha reso assolu-

» tamente passivo lo spirito NELLA FORMAZIONE DELLE IDEE . "

(Nota B.) La vostra lealtà non mi ha tenuto conto di una tal

restrizione, che dà alle mie parole una forza totalmente di-

versa ; ma come allora farmi passare per ingiusto ed as-

surdo su questo punto! Imperciocchè nulla è più certo nè

più chiaro di ciò ; aver cioè il signor di Bonald sconosciuto

e negato ogni attività nello spirito umano relativamente

all'origine delle idee.

Per il signor di Bonald, l'abbiam detto poc'anzi, la parola

è l'idea medesima e tutta l'idea; ma si riceve la parola e

non la si fa. Per il signor di Bonald adunque, si riceve an-

cora l'idea nella parola e per mezzo della parola, e non si

fa ; ed allora lo spirito è totalmente passivo e non esercita

alcuna attività nella formazione delle idee.

Se, non ostante le sue dichiarazioni cotanto esplicite, noi

accordiamo al signor di Bonald, come voi esigete, che, per

esso, l'idea non è nella parola, ma nello spirito, « come in

un luogo oscuro, essendo la parola una luce che la fa scor-

gere, » sarà sempre vero che lo spirito non si forma l'idea

ch'egli scorge coll'ajuto della parola punto più che l'uomo,

in un luogo oscuro, si formi gli oggetti ch'egli scorge col-

l'ajuto d'una luce. Sia adunque che l'uomo riceva l'idee di

già formate nella parola e per mezzo della parola; sia che

la parola le trovi antecedentemente tracciate o scolpite nel

suo spirito e non faccia che presentargliele, che scoprirle ,

sarebbe sempre Dio medesimo che avrebbe deposto le idée

o nello spirito dell'uomo, o nel linguaggio di cui fece dono

alla società. Sarebbe sempre Dio e Dio solo l'autore delle

idee, e lo spirito dell'uomo non sarebbe che puramente pas-

sivo, non farebbe nulla, non opererebbe nulla, nou entre-

rebbe per nulla nella formazione delle idee.



138 DELLA VERA

Egli è vero che il signor di Bonald ha detto : « Siccome

» l'intelletto tende sempre a generalizzare, esso rende più

» semplici, traducendoli nella lingua che gli è propria,

» i sogni dell'imaginazione, e chiama con una sola parola

» tutte le parti di cui un corpo è composto, tutti gl'indi-

» vidui d'una specie, tutte le specie d'un genere, ecc. » Ma

giacchè l'uomo non ha inventato, non ha potuto inventare

il linguaggio , ma l'ha ricevuto come un dono del Crea-

tore ; giacchè questo grande fatto del dono primitivo del

linguaggio, che l'autore della Legislazione primitiva ha si

ben dimostrato, forma la base di tutta la sua filosofia e di

tutta la sua politica, egli è incontrastabile che, per esso,

l'uomo non ha inventato le parole che esprimono la natura

e i rapporti degli oggetti materiali punto più che le parole

che esprimono la natura e i rapporti degli oggetti intellet-

tuali ; e che allora, la stessa potenza che gli ha fornito le

parole, gli ha fornito ancora ogni idea astratta delle qualità

dei corpi, tutte quelle concezioni chiamate dal signor di Bo-

nald " creazioni dello spirito, esseri di ragione : » sia ch'esse

non trovinsi che nelle parole, sia che, esistendo anteceden-

temente nell'anima, non gli vengano rappresentate o rese

sensibili che per mezzo delle parole.

Questa concessione adunque, che il signor di Bonald sem-

bra aver fatta allo spirito umano, riconoscendo in esso la

facolta di astrarre, altro non è in fondo che una contradi-

zione di più con tutto il suo sistema. Imperciocchè, secondo

questo sistema, non è già l'intelletto che, tendendo sem-

pre a generalizzare, rende semplici e traduce nella lin-

gua che gli è propria i segni dell'imaginazione; l'intelletto

riceve tutto ciò, siccome il rimanente, nella parola e per

mezzo della parola, e lo stesso autore della parola lo è an-

cora di tutte quelle astrazioni . Per la qual cosa, in tali ope-

razioni, lo spirito non è meno passivo di quel che sia ri-

spetto a tutte le altre idee.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 139

Egli è vero ancora che il signor di Bonald sembra rico-

noscere una certa attività nello spirito umano, se non nella

formazione, almeno nella percezion delle idee, avendo detto :

« L'uomo è passivo quando egli ascolta la parola, è attivo

>> quando vi congiunge il pensiero. » (Vol. I, pag. 203.) Ma

queste parole del signor di Bonald ci rammentano l'impor-

tante osservazione ch'egli fece nel passo seguente : « Con-

» dillac è o sembra esser chiaro e metodico ; ma bisogna fare

>> attenzione che la chiarezza dei pensieri, come la traspa-

» renza degli oggetti fisici, può venir da difetto di sublimità,

» e che il metodo negli scritti non ne prova sempre la giu-

» stezza e meno ancora la fecondità. Havvi ancora una chia-

» rezza di stile, in certo modo tutta materiale, che non è

>> incompatibile coll'oscurità delle idee. Nulla di più facile

» a intendere che le parole di sensazioni trasformate, di

» cui si è servito Condillac (per esprimer le idee), perchè

» queste parole non parlano che all'imaginazione, la quale

>> figurasi ad arbitrio le trasformazioni ed i cangiamenti .

» Ma una tale trasformazione, applicata alle operazioni dello

>> spirito, altro non è che una parola vuota di senso; e Con-

" dillac medesimo sarebbe stato molto imbarazzato a darne

» una soddisfacente applicazione. » (Vol. I, pag. 35.) Non

v'è cosa più giusta, più vera, nè più felicemente espressa ;

ma spiace il dover dire che il signor di Bonald, colle pa-

role , l'uomo è attivo quando congiunge il pensiero alla

parola, merita la stessa accusa ch'egli ha mosso a Condillac

nel bel passo che abbiamo letto . Imperciocchè potete voi con-

cepire, signor visconte, come lo spirito il quale, secondo il

signor di Bonald, non scorge l'idéa senza la parola, non pensa

neppure (agli oggetti intellettuali) senza la parola, possa con-

giungere il pensiero e l'idea alla parola? tanto sarebbe il

dire che, nella visione, si è l'occhio che congiunge gli og-

getti alla luce che li rischiara, e che in tal caso l'organo me-

desimo è attivo; laddove è la luce la quale, cadendo sugli

)

1



140 DELLA VERA

oggetti e riflettendosi da essi, li rende visibili, e l'occhio nel

fenomeno della visione è puramente passivo, come sono del

resto tutti i sensi nella percezione di ogni sensazione.

Potete voi capire, come, secondo queste parole del signor

di Bonald, lo spirito può nel tempo stesso scorgere e non

scorgere l'idea ; scorger l'idea perchè egli ne dispone per

congiungerla alla parola, e non scorgerla perché , per il

signor di Bonald, è impossibile che lo spirito possa conoscer

l'idea innanzi ch'essa venga congiunta alla parola? Com-

prendete voi per avventura come lo spirito possa nel tempo

medesimo pensare e non pensare ; pensare, perchè fa duopo

ch'egli conosca il suo pensiero per congiungerlo alla parola ;

e non pensare, perchè, per il signor di Bonald, lo spirito non

pensa in alcun modo agli oggetti intellettuali che coll'ajuto

della parola ? Egli è vero adunque che, sostenendo essere

ATTIVO to spirito allorchè unisce il pensiero alla parola,

nel mentre si asserisce che lo spirito non pensa innanzi che

la parola gli abbia rivelato il suo proprio pensiero, il signor

di Bonald, non altrimenti che Condillac, ha traviato, si è

smarrito. Questa proposizione, lo spirito è attivo quando

congiunge il pensiero alla parola, non è chiara che per di-

fetto di sublimità, come la trasparenza degli oggetti fisici;

non è chiara che d'una chiarezza tutta materiale di stile,

che non è incompatibile coll'oscurità ed anco con la con-

tradizion delle idee. Nulla è più facile a intendersi delle pa-

role spirito attivo quando unisce il pensiero alla parola,

perchè queste parole non parlano che all'imaginazione che

si figura ad arbitrio le congiunzioni e gli accoppiamenti ;

ma questa congiunzione, applicata alle operazioni dello

spirito, altro non è che una parola vuota di senso, ed il

signor di Bonald medesimo sarebbe stato molto imbaraz

zato a darne un'applicazione soddisfacente. Onde, per trarsi

d'impaccio, il signor di Bonald non ha trovato miglior par-

tito che quello di negare affatto in un altro luogo questa me-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 141

desima attività che le sembrava aver accordata allo spirito

colla proposizione che ora abbiamo analizzato. « Impercioc-

>>chè, il pensiero, diss'egli, è il germe il quale attende che

>>la parola venga a fecondarlo e a dargli l'esistenza : gene-

>>razione degli spiriti similissima a quella dei corpi, che

>>fa dipendere l'esistenza degli uni e degli altri dal con-

» corso simultaneo dei due agenti, di cui l'uno porge, l'altro

» riceve; l'uno genera, l'altro produce. » (Vol. I, pag. 203.)

Osservate primieramente, nel citato passo di vostro padre,

queste parole : Il pensiero è il germe che la parola viene a

fecondare e a dargli L'ESISTENZA ; si è questa una dichiara-

zione novella che, per il signor di Bonald, ogni idea non ha

l'esistenza che nella parola e per mezzo della parola. Imper-

ciocchè, per il signor di Bonald, il pensiero risedente nello

spirito non è punto più l'idea, che il germe risedente nella

matrice è il fanciullo; e come è il padre quegli che, fecon-

dando il germe, gli dà l'essere umano e fa esister l'uomo,

così la parola è quella la quale, fecondando il pensiero, gli

dà l'essere intelligibile e fa ch'esista l'idea .

E per riguardo al punto di cui ci occupiamo in questo

momento, secondo questa maniera d'esprimersi del signor

di Bonald, è la parola che porge, lo spirito non fa che rice-

vere; è la parola che genera l'idea, lo spirito, similissimo al

seno della madre, non fa che produrre ciò che un altro agente

ha in lui formato. Lo che significa nel modo più esplicito

e più formale che, nella genesi delle idee, lo spirito altro

non è che passivo; esso riceve tutto, ma non fa nulla. E,

poichè il signor di Bonald hå veramente affermato ed anco

ha creduto provar tutto ciò ; poichè egli non ha riconosciuto,

rispetto alle idee, alcuna operazione dell'intelligenza in sè

medesima , come adunque, signor visconte, sarò stato in-

giusto affermando che il signor di Bonald ha negato ogni

specie d'attività all'intelligenza nella formazione delle idee ?

E con qual dritto mi si viene a dire, col tuono d'un pe-
(



142 DELLA VERA

dante corrucciato : « Il signor di Bonald non ebbe mai l'as-

» surdo pensiero di negare l'operazione del nostro intelletto

» in sè medesimo ? »

§ 27. Si prova che il padre Ventura non è stato ingiusto nel-

l'affermare che la dottrina del signor di Bonald sulle idee,

ha dei tratti d'affinità colla dottrina di Locke sul medesimo

soggetto . Che cosa è INTENDERE secondo san Tomaso. La dot-

trina bonaldiana implica la negazione dell'intelletto umano .

Dispiacere del padre Ventura d'aver dovuto mostrare i peri-

coli di tale dottrina. La colpa è del signor visconte Vittore.

Il padre Ventura, insistendo su tale riguardo, non mira tanto

alla sua propria difesa , quanto alla difesa della dottrina sco-

lastica che si è voluta screditare .

Dopo quanto ho detto poc'anzi, io non avrei bisogno di

dilungarmi per farvi comprendere che non ebbi torto nep-

pur nell'aver asserito che « il signor di Bonald, colla sua

>> dottrina sull'origine dell'idee, quantunque combatta Locke

" e i materialisti, certamente senz'avvedersene, rende loro

» ragione. » Questa terza accusa, che veramente ho mosso

al signor di Bonald e che sembra aver maggiormente destata

la vostra pietà filiale, altro non è che la conseguenza rigo-

rosa delle due prime, che io poc'anzi ho giustificato. Imper-

ciocchè asserendo il signor di Bonald che tutte le idee ci

vengono dall'esterno per mezzo della parola, e che lo spirito

umano è passivo trattandosi delle idee, non vi ha alcun mezzo

da poter negare che, in questa importante questione, quan-

tunque abbia creduto di progredire seguendo Cartesio, il si-

gnor di Bonald si è incontrato, senza pensarlo, sulla via me-

desima di Locke, nell'atto di stendergli una mano di soc-

corso, invece d'inabissarlo .

« Le parole, io dissi nella mia nota, che formano il lin-

guaggio e nelle quali, secondo il signor di Bonald, sono con-

tenute le idee di già formate, non sono punto più innate



E DELLA FALSA FILOSOFIA 143

delle idee medesime. Le parole articolate vengono ricevute

dalle orecchie, le inarticolate (segni per i sordo-muti) dagli

occhi. Eccettuato adunque che, secondo Locke, le idee ci

giungono per mezzo di tutti i sensi, e secondo il signor di

Bonald ci giungono per mezzo dell'udito e della visione, la

dottrina in sostanza è la stessa ; cioè a dire che i sensi sono

la sorgente unica di tutte le idee. » Ora, io vi sfido, si-

gnor visconte , a negare che questa confusione discenda

necessariamente dai principii stabiliti dal signor di Bo-

nald, e per conseguenza io vi sfido ancora a non trovar nulla

d'inesatto e di esagerato e meno ancora d'ingiusto in que-

sto giudizio che io ho espresso della dottrina delle idee del

vostro illustre padre , dopo ciò che egli medesimo ne ha

asserito.

Mi permetterete adunque di rimandare a voi queste ul-

time parole, le quali, ingannato dai vostri nuovi e falsi amici,

m'indirizzate con aria di trionfo, direi quasi con aria d'al-

bagia fanciullesca. « Oso sperare, mio reverendo padre, che

" le mie risposte vi sembreranno convincenti e che voi avrete

» a dolervi di non essere stato in miglior modo servito dalla

» vostra memoria. » Imperciocchè, siccome voi vedete, nulla

io ho obliato, nè i veri meriti , nè i veri torti delle dottrine

del signor di Bonald ; e in quanto alle vostre risposte che non

rispondono a nulla, anzi che sembrarmi convincenti, non mi

sembrano neppure risposte, ma attacchi senza nome e senza

qualifica, affatto degni di compassione.

Ma io vi prego, signor visconte, di ben comprendere il

mio pensiero nell' insistenza ch'io pongo ora a giustificare

contro i vostri appunti la critica ch'io feci l'anno scorso su

qualche punto della filosofia del signor di Bonald. Ciò non

è tanto, vi prego di crederlo, per farvi toccare con mano

il torto che aveste in iscrivermi siccome fatto avete ; nè per

convincervi che la filosofia, in generale, non è la scienza

nella quale meglio valete, e che non avete a sufficienza com-



144 DELLA VERA

1

presa quella del vostro rispettabile padre. Se io avessi do-

vuto aggiustar questo conto solamente con voi, ben presto

sarebbe finita, e in ben poche parole. Ma ho dovuto difen-

dere la filosofia cristiana che voi, o coloro che hanno scritto

per voi, avean mostrato di render ridicola nella mia per-

sona ; e perchè in modo particolare, rispetto all'immensa

questione dell'origine delle idee, io voglio dimostrare, col-

l'esempio e nella persona del signor di Bonald, che allor-

quando si sconosce questa filosofia cristiana, che voi chia-

mate la filosofia del medio evo, gli spiriti ancora più ele-

vati e più cristiani ed il signor di Bonald apparteneva a

questa categoria non possono creare alcun sistema ra-

gionevole, solido, coerente ; essi sono costretti d'esser nulli,

contradittorii, assurdi ; con le intenzioni più pure di ser-

vire la verità, sono costretti d'aprire la porta a deplorabili

errori ; debbono scegliere tra Platone e Cartesio sostenendo

le idee innate, tra Epicuro e Locke affermando che tutte le

idee ci giungono per mezzo de'sensi ; e che ponendosi an-

cora dal lato di Cartesio e di Platone, essi rischiano di tro-

varsi in compagnia di Locke e di Epicuro.

-

1

Con siffatta intenzione io passo ora ad additare ancor me-

glio le tendenze materialistiche della psicologia di vostro

padre ed in generale di tutta questa pretesa scuola spiri-

tualista, la quale, restringendosi troppo esclusivamente nello

spirito , finisce per trovarsi essa ancora abbracciata alla

materia; e con questa intenzione medesima io voglio ad

un tempo sviluppare e render chiara, per quanto è pos-

sibile, la profonda, la sublime, la magnifica e troppo scono-

sciuta dottrina della filosofia cristiana rispetto alla natura

ed alle principali operazioni dell'intelletto umano.

Io vi ho dimostrato ancora, signor visconte, che, secondo

il signor di Bonald, l'intelletto non si forma alcuna idea, nė

fa alcuna astrazione, trovandosi tutto ciò in lui medesimo,

non essendogli rivelato che dalla parola, o venendogli to-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 145

talmente nella parola. Che è adunque un intelletto il quale

non fa che ricevere e non genera nulla da sè medesimo ?

Che è un intelletto che non intende? Imperciocchè, inten-

dere non è già ésser passivo , ma agire. « Intendere, dice

san Tomaso, è leggere nell'interno : Intelligere est intus le-

gere; " è penetrar la natura delle cose in virtù d'un'atti-

vità e d'una operazione tutta propria. La dottrina adunque

del signor di Bonald non implica forse, senza dubbio contro

le intenzioni del suo autore , la negazione dell ' intelletto ?

Non fa discendere forse lo spirito umano al grado dell'anima

dei bruti che non distinguonsi da noi che per la privazione

d'intelletto : Quibus non est intellectus ? Una tale dottrina

non ha forse tutto l'aspetto d'un'immensa concessione fatta

ai materialisti , tanto più preziosa per essi in quanto che

vien fatta da uomini che hanno voluto seriamente combat-

terli ?

Il signor di Bonald ha detto ancora per mezzo delle idee

lo spirito rendesi intelligibili le parole. Ma , ammesso an-

cora che le idee non ci vengano totalmente nelle parole ,

quantunque il signor di Bonald abbia detto formalmente

che la parola è l'idea e tutta l'idea , egli è certo che se-

condo lui esse si ritrovano antecedentemente nell'anima ,

sia nello stato di potenza o di disposizione per parte dello

spirito, siccome il signor di Bonald sembra credere secondo

Cartesio, sia, come egli ancora asserisce, nello stato d'ombre,

di larve vaghe , confuse , incomplete , presso a poco siccome

l'ombra vaga e senza colore offerta da uno specchio senza

l'amalgama. (Vol. I , pag. 379.) Ma ciò significa che queste

idee non hanno nulla di preciso , nulla di reale ; ciò signi-

fica che queste idee non sono idee. Come può darsi adunque

che col soccorso d'idee che non sono idee, col soccorso d'i-

dee che non sono ancora nulla per lo spirito e che lo spirito

non conosce ancora, possa questi rendere intelligibili le pa-

role? Ciò non è forse, per dirlo di passaggio, oscuro anzi

che no, ridicolo, assurdo ?

(

1



146 DELLA VERA

In ogni caso , come Dio sarebbe quegli che avrebbe dis-

posto le idee nello spirito , e come lo spirito , essere attivo ,

non entrerebbe per nulla nella loro formazione, questa dot-

trina non sarebbe in alcun modo acconcia a stabilire la spi-

ritualità dell'anima. Imperciocchè gli è sopra una tale dot-

trina che fa fondamento la scuola di Locke per sostenere che

non è impossibile che la materia pensi; poichè , dice essa ,

non è impossibile che Dio abbia scolpito le idee sopra una

sostanza materiale, come scrisse le sue leggi sopra una

pietra.

Mi duole immensamente , signor visconte, d'aver dovuto

dimostrare che alcune dottrine del signor di Bonald, di cui

non ho cessato giammai d'ammirare il genio e d'amare la

virtù , diano luogo a siffatte osservazioni ; ma siete voi che

mi avete posto in questa durissima necessità. Voi potevate

› pensare , senza timore d'ingannarvi , che un ecclesiastico

quasi sessagenario , che passa per uomo grave e rispetta sé

stesso , e che avea sole prevenzioni favorevoli per l'illustre

vostro padre, non avesse espresso una sì grave accusa contro

la dottrina psicologica del signor di Bonald se non se spinto

dalle più gravi ragioni. Non pronunciasi leggermente la sua

opinione in tale età ed in simili condizioni. Dovevate at-

tendervi adunque che uno scrittore il quale « avea ben

studiato - siccome voi medesimo gli fate l'onore di rico-

noscere - le dottrine del signor di Bonald, avendone tra-

dotte le opere, » posto nella condizione di giustificare le

sue asserzioni sulla estensione della psicologia bonaldiana ,

avrebbe potuto senza molta pena trarsi d'impaccio e ancora

aggiungere novelle osservazioni a quelle di già fatte. Perchè

adunque non rimanere tranquillo e rassegnarvi ad accettare

ciò che avea detto, invece di costringermi a dire ancora di

più ? Moltissime circostanze peroravano in mio favore , e la

prudenza e la pietà filiale medesima avrebbero dovuto in-

giungervi silenzio e prudenza. Voi però avete pensato di



E DELLA FALSA FILOSOFIA 147

versamente. Se una tale discussione non torna adunque a

maggior gloria di colui cui vi siete impegnato a difendere

che del suo difensore, si è perchè voi avrete voluto così, ed

io non v'entro per nulla. Per la qual cosa io continuo a ri-

levare, con mio grande rincrescimento , altri punti di ana-

logia tra il linguaggio psicologico del signor di Bonald e le

dottrine materialiste ; e ciò meno, io lo ripeto, per provarvi

che non sono stato ingiusto indicando una certa affinità

tra la teoria delle idee del signor di Bonald e quella di

Locke , che per spargere ancora qualche lume su questa

grande ed importante questione.
:

§ 28. Altri tratti d' affinità della dottrina bonaldiana con le dot-

trine materialistiche. Natura dell' intelletto umano. Il signor

di Bonald non vi ha nulla compreso. Egli ha indovinate molte

verità senza averne saputo trarre un partito. Suo bel passo

sulle idee, mancante di verità. Magnifica dottrina di san To-

maso sull'intelletto umano formantesi l'idea come l'intelletto

divino genera il suo verbo. Facoltà di generalizzare ; in qual

modo si eserciti. LA BELLEZZA ESPRESSA, L'IDEA E IL VERBO :

tre cose distinte nell'intelletto umano. Sua superiorità sul-

l'anima dei bruti . Fenomeni mal spiegati del selvaggio del-

l'Aveyron . Questo selvaggio avea alcune idee. Differenza tra

le IDEE e le COGNIZIONI non accusata dai filosofi . I sordo-muti .

Pel signor di Bonald, « l'intelletto altro non è che la fa-

» coltà di concepire le idee d'oggetti intellettuali che non

>> cadono sotto i sensi, all'occasione delle parole che l'anima

" intende e che gli esprimono queste idee, cioè a dire che

» le rendono sensibili ad essa medesima . » (Vol. I, cap. 8.)

Ma ciò è lo stesso che negare affatto la natura dell'intelletto

umano, il quale non è già la facoltà di CONCEPIRE le idee al-

l'occasione delle parole, ma la facoltà di formarsi le idee

indipendentemente dalle parole. Per la qual cosa non sono

già le parole vegnenti dall'esterno che esprimono le idee

וי



148 DELLA VERA

e le rendono sensibili all'anima , ma sono le idee formate

anticipatamente nell'interno dell'anima che danno un va-

lore alle parole vegnenti dall'esterno e le rendono intelli-

gibili ; il che, del resto, è stato confessato dal signor di Bo-

nald medesimo .

Questo grande ingegno ha indovinato per istinto molte

verità, e non ha mancato di annunciarle ; ma, privo de' lumi

positivi che la sola filosofia cristiana ha sparso sulla natura

e sulle operazioni dello spirito umano , il signor di Bonald

non ha saputo trarre profitto da queste medesime verità da

sè indovinate. Egli non ha saputo coordinarle, chè anzi, nel-

l'ammetterle da un lato, le ha contradette dall'altro ed ha

prodotto confusione e non altro . Ora, relativamente al sog-

getto di cui mi occupo adesso, il signor di Bonald ha detto:

« L'idea è necessaria affinchè la parola significhi qualche

» cosa e sia propriamente un' espressione. Le parole risve-

» gliano le idee , le mostrano allo spirito e non le creano.

" Non potrebbe apprendersi la geometria ad un fanciullo

» meglio che ad un animale che vi guarda e vi ascolta, se il

" fanciullo non avesse, più che l'animale, le idee di rapporto,

>>di spazio, di quantità, di grandezza, le quali non possono

>> congiungersi alle parole che le esprimono che per la ra-

» gione ch'esse trovansi anteriormente nello spirito . » (Vol. I,

pag. 200.) Una parola che avesse aggiunto a tale osservazione,

egli sarebbe stato completamente nel vero ed avrebbe dato

la vera dottrina dello spirito umano. Egli doveva aggiungere

che queste idee di rapporto, di spazio, di quantità, di gran-

dezza è lo spirito medesimo che se le forma; ma invece si

è arrestato sulla buona strada, ovvero è passato a lato della

luce senza scorgerla, ed è rimasto nell'oscurità .

« Siccome noi non possiamo imaginare, dice il signor di

» Bonald, che per mezzo dell'impressione che i corpi esterni

>>fanno sui nostri organi, così non possiamo nulla ideare, io

» voglio dire avere idee presenti delle cose che non cadono



E DELLA FALSA FILOSOFIA 149

» sotto i sensi, fuorchè col soccorso delle espressioni che ri-

>>ceviamo dall'esterno per mezzo della parola udita o letta.

» Il nostro intelletto è un luogo oscuro in cui noi non scor-

» giamo alcuna idea , neppure quella della nostra propria

» intelligenza, fino al momento in cui la parola umana, della

» quale può dirsi ancora, come della parola divina, ch'essa

» rischiara ogni uomo che viene in questo mondo , pene-

>> trando fino al mio spirito per mezzo del senso dell'udito,

» come il raggio del sole in un luogo oscuro, porta la luce

>> nel seno delle tenebre, e dà a ciascuna idea la forma e il

» colore che la rende percettibile. Allora ciascuna idea, chia-

mata col suo nome, si presenta e risponde, come le stelle

» nel libro di Giobbe al comando di Dio: Eccomi pronta !

» (Vol . I, pag.-372.) Il lettorea cui non sono stranieri i dog-

» mi del cristianesimo non resterà meravigliato che l'uomo,

» formato ad imagine e somiglianza della Divinità, offra

» in sè medesimo un'impronta e come una copia del suo

» modello. " (Pag. 401.)

Tutto ciò è ben detto , ma non è ben pensato . Tutto ciò

è poesia , non già filosofia. Tutto ciò è chiaro della chia-

rezza materiale dello stile , ma è oscuro per rispetto alle

idee. Tutto ciò può sembrar bello, ma non è vero .

Iddio, dice san Tomaso , volendo , nell'eccesso della sua

bontà verso le sue creature, renderle a sè stesso somiglianti,

ha loro accordato il gran privilegio d'essere causa, come è

causa egli medesimo. Solamente le creature sono causa per

grazia, egli lo è per natura; le creature sono cause di al-

cune cose , egli è virtualmente causa di tutto ; le creature

sono cause seconde, egli è causa prima .

Per rispetto alle creature intelligenti, affinchè queste in-

telligenze finite rassomiglino nel miglior modo possibile

all'intelligenza infinita, Iddio ha accordato loro la sublime,

io direi quasi la divina facoltà di generare il loro pensiero,

come egli genera il suo Verbo. Egli ha dato loro « l'intel-

Vera e falsa filosofia .
10



150 DELLA VERA

letto operante, che altro non è, continua a dire san Tomaso,

che la partecipazione della luce divina che l'intelligenza creata

attigne alla sorgente di ogni lume, in Dio, siccome è detto nel

Vangelo, che la luce divina rischiara ogni uomo che viene

in questo mondo : Intellectus agens est participatio luminis

divini, quod anima participat a fonte totius luminis nemре

Deo; juxta illud : Erat lux vera quae illuminat omnem

hominem venientem in hunc mundum.

Onde, secondo san Tomaso, la luce divina del Verbo non

agisce in ogni uomo vegente in questo mondo , per mezzo

della parola umana che gli porge le idee, come pretende il

signor di Bonald, ma riflettendosi sul suo intelletto e com-

municandogli la gran virtù di formarsi le idee; e si è per

questa meravigliosa economia, per mezzo della quale, come

ho mostrato nella mia sesta conferenza, l'intelligenza creata

genera in sè medesima il suo pensiero e il suo amore, come

l'intelligenza increata genera in sè medesima il suo Verbo

e produce col Verbo lo Spirito Santo, si è, dico, per questa

mirabile economia che è stato detto che l'uomo fu fatto ad

imagine e somiglianza di Dio.

Dalle impressioni che fanno i corpi esterni sui nostri or-

gani , i nostri sensi ricevono le forme di questi medesimi

corpi senza la loro materia; nel modo istesso che la cera

riceve la forma del suggello senza la sua materia, quale essa

sia , l'oro , l'argento , o il bronzo; così i sensi trasmettono

queste forme all'immaginazione ( phantasia) e le lasciano

nello stato di FANTASMI (phantasmata).

Ma la fantasia (io prendo qui la parola nel senso filoso-

fico) essendo una facoltà sensitiva, e la facoltà sensitiva non

eccedendo il singolare , il fantasma di Pietro , per esempio ,

che i miei sensi hanno trasmesso alla mia fantasia, non rap-

presenta in sè medesimo che ciò che vi ha di singolare nella

persona di Pietro ; rappresenta quest' uomo avente questi li-

neamenti, questa statura e questo colore , vestito in questa



E DELLA FALSA FILOSOFIA 151

foggia , trovantesi in questo luogo e a quest'ora , e che si

chiama Pietro. È l'intelletto operante il quale, riflettendo

sul fantasma la sua luce intellettuale o la sua virtù di ren-

dere universale il singolare, io voglio dire di cogliere ciò che

vi ha d'universale , d'indeterminato in un essere singolare

e determinato, è, dico, l'intelletto operante quello il quale ,

riflettendo la sua luce intellettuale sul fantasma, lo rischiara

in modo da farne riflettere i rapporti ch'esso ha coll'univer-

sale e da far conoscere, in questo fantasma rappresentante

sol Pietro, l'uomo o l'individuo partecipante alla natura uma-

na. Il risultato di questa ineffabile operazione dello spirito

è ciò che nel linguaggio scolastico chiamasi, con altrettanta

eleganza che grazia , species expressa , BELLEZZA ESPRESSA , e

che non è certamente, ciò che i filosofi moderni ed il signor

di Bonald medesimo sembrano credere , il riflesso del fan-

tasma sull'intelletto ; ma, al contrario, è il riflesso dell'in-

telletto sul fantasma il quale , rischiarandolo, lo innalza, lo

accresce , lo rende bello , intelligibile, cioè a dire capace di

esser percepito dall'intelletto che l'ha trasformato per as-

similarlo a sè .

Nel punto medesimo l'intelletto s'impadronisce di questo

risultato di sua propria operazione, lo depone in sè mede-

simo ; ed è in questo modo ch'egli ha in sè medesimo la so-

miglianza della concezione universale espressa del fantasma

singolare ; ed è l'IDEA, la quale altro non è che LA FORMA IN-

TELLETTUALE DELLA COSA ESISTENTE FUORI DELLA COSA MEDESIMA :

Forma intellectualis rei extra rem existens , ovvero la so-

miglianza di ciò che presenta d'universale il fantasma sin-

golare, passata nello spirito.

Ma questa idea, opera dell' intelletto solo, non può rima-

nere nascosta alla facoltà che gli ha dato la nascita. È il

figlio suo , che l'intelletto ha generato da sè medesimo , in

sė medesimo, senza il menomo concorso del corpo. Egli adun-

que lo conosce, si trattiene con lui, pensa la sua idea, cioè



152 DELLA VERA

a dire che l'intelletto non ha bisogno della parola per pen-

sare la sua idea , e che è inesatto il dire col signor di Bo-

nald " non potersi nulla ideare senza la parola. » Masi è

questa conoscenza che lo spirito riceve dalla sua idea , per

mezzo della quale egli pensa la sua idea , mantiensi colla

sua idea , se la rivela a sè medesimo , e tende a manife-

starla all'esterno per mezzo di segni e a darle realtà per

mézzo delle azioni ; è questa cognizione che chiamasi il

VERBO .

Onde la bellezza espressa , l'idea e il verbo, che i filosofi

moderni confondono, sono tre cose differenti ; imperciocchè

sono i tre stati per i quali passa il pensiero.

Ecco adunque la diversità immensa , infinita che è tra

l'uomo e il bruto : questo vedendo cento uomini non ha nè

può avere l'idea dell'uomo, perché esso non ha intelletto ,

Quibus non est intellectus; nel mentre che l'uomo non deve

vedere che un solo uomo per farsi l'idea dell'uomo di tutti

gli uomini; non deve vedere che un solo leone , una sola

pianta per formarsi l'idea del Leone , della piANTA, anzi di

tutti i leoni , di tutte le piante. Si è per la medesima eco-

nomia che i sensi non trasmettendo alla fantasia nulla

oltre il fantasma d'un essere singolare, d'un essere avente

queste qualità e questi rapporti con altri esseri l'intelli-

genza umana si forma le idee delle qualità generali, dei rap-

porti generali degli esseri ; cioè a dire le idee dei colori, della

grandezza, dell'azione e della passione, della causa e dell'ef-

fetto, del bene e del male, del vero e del falso, del passato

e del futuro, della sostanza e degli accidenti, dell'individuo

e della specie, del concreto e dell'astratto, del tutto e della

parte, dei principii e delle conseguenze; e, lungi dall'aver

bisogno delle parole per formarsi tali idee, si è, perchè que-

ste idee si trovano di già completamente formate nello spi-

rito che le parole le quali le esprimono divengono intelli-

gibili, come ha osservato il signor di Bonald.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 153

Si oppone a questa dottrina l'esempio del selvaggio del-

l'Aveyron , di cui si asserisce con tanta sicurezza che non

aveva alcuna idea. Ma ciò accade, siccome l'ho apposto al

signor di Bonald, e senza che voi, signor visconte , abbiate

pensato a difenderlo, perchè i filosofi incaricati d'esaminare

questo fenomeno mossero da un punto totalmente falso ; ciò

accade perchè essi hanno confuso le idee colle cognizioni ,

cose infinitamente diverse; imperciocchè le idee sono le for-

me intellettuali delle cose considerate in ciò che le cose

hanno d'universale, nel mentre che le cognizioni sono no-

zioni della natura particolare degli esseri , della loro ma-

› niera d'esistere e de'loro rapporti. Le idee sono sempre

vere , poichè esse sono il risultato della virtù intellettiva ,

che non porta giammai difetto nell'estrazione, nella visione

di ciò che v'ha di generale nel fantasma particolare. Le

cognizioni non sono vere che fino al momento in cui vi ha

conformità tra la maniera di concepire una cosa e la cosa

in sè stessa; imperciocchè la verità consiste nell'equazione

dell' intelletto colla cosa . Le cognizioni ci vengono dall' e-

sterno , dall'istruzione e dal linguaggio che ci apprende la

società ; e , limitata a tale ordine di pensieri, la teoria del

signor di Bonald sulla necessità del linguaggio e dell'istru-

zione sociale per avere la conoscenza di Dio, dell'anima e

delle leggi naturali, è incontrastabile ; ma le idee vengono

generate dallo spirito medesimo nelle misteriose profondità

di sua natura. Si ricevono le cognizioni per mezzo della pa-

rola , laddove le idee si formano senza la parola. Si crede

alle cognizioni, le idee si pensano. Ora, i filosofi onde par-

liamo , confondendo le idee colle cognizioni , comprendono ,

come ha fatto il signor di Bonald, sotto la parola medesima

d'idea " ogni pensiero di cose intellettuali, ovvero di cose

che non cadono sotto i sensi ; " e dall'essersi mostrato que-

sto povero selvaggio totalmente ignorante d'ogni idea di

Dio , dell'anima , della legge medesima naturale e d'ogni



154 DELLA VERA

sentimento risultante da queste pretesé idee , hanno con-

cluso che questa intelligenza degradata, stupida, non avea

in sè medesima alcuna idea, perchè essa non avea ricevuto

alcuna istruzione non avendo appreso alcun linguaggio ; e da

ciò hanno ancora concluso che la parola « è assolutamente

necessaria per avere le idee. ”

Ma se distinte si fossero le idee dalle cognizioni, se si fosse

osservato questo straordinario individuo alla luce della vera

filosofia, sarebbe stato chiaro che, in tutti i suoi movimenti,

in tutte le sue azioni, egli non era certamente un bruto mo-

ventesi per cieco istinto, ma un uomo operante per un prin-

cipio intelligente. Si sarebbe veduto ch'egli proponevasi un

fine nelle sue operazioni, anco nell'ordine materiale ; ch'egli

avea le nozioni del buono e del cattivo, del tutto e della parte,

della causa e dell'effetto, dell'aggettivo e del sostantivo, delle

qualità del corpo, ecc. , in una parola, ch'egli aveva le idee

senza averne la menoma cognizione; e questo fenomeno

avrebbe servito a confermare la verità della dottrina scola-

stica risguardante la natura e le facoltà del nostro intelletto.

« I sordo-muti, io dissi nella nota B, sono una prova pa-

tente di questo grande fenomeno dello spirito umano, Ap-

pena vengono loro forniti, coi metodi conosciuti, i mezzi di

comunicazione coi segni o la scrittura che loro s'insegna,

veggonsi esprimere all'istante e con una facilità che sembra

un prodigio le idee più astratte. Non si può dubitare adun-

que che queste idee non fossero di già formate nel loro spi-

rito innanzi ch'eglino appreso avessero il linguaggio che loro

è proprio. I loro genitori ne restano maravigliati, essi non

sanno spiegarsi come siffatte idee si possano rinvenire nello

spirito di questi fanciulli sventurati innanzi qualunque istru-

zione. Ma questo prodigio cessa dall'essere tale allorchè si

riconosce che l'anima , in virtù dell'intendimento agente ,

astrae l'universale dal particolare, sollevasi dal sensibile allo

spirituale, all'intellettuale, indipendentemente da ogni istru .

zione. »



E DELLA FALSA FILOSOFIA 155

Nella nota medesima io avca fatto ancora questa osser-

vazione : « Ciò (che lo spirito si formi le idee senza le pa-

role) è tanto vero che spesse fiate lo spirito concepisce al-

cune cose, ovvero alcune gradazioni di cose, in modo che,

avendo a sua disposizione varie lingue, esso non può espri-

merle in lingua alcuna. Ecco, in tali occasioni, la prova che,

lungi dall' aver ricevuto lo spirito queste idee per mezzo

della parola, egli non trova il mezzo di esprimerle colla pa-

rola neppure dopo avere appreso questa. » Ora io vo lieto

in vedere che un uomo eminente , un ingegno grave e so-

lido, del pari che scrittore elegante e gentile, il conte di

Champagny, in un articolo inserito nel Correspondant del

15 maggio scorso , ha esposto lo stesso pensiero colla pre-

cisione e la grazia che formano il carattere e il vezzo del

suo stile. « Sotto un altro rispetto, dice egli, lo studio dei

» sordo-muti non mi sembra meno utile. Essa mi sembra

» vittoriosa contro queste teorie (la teoria del signor di Bo-

» nald senza dubbio) le quali hanno goduto un istante di

» fama e che fanno della parola, o, se così si vuole, del se-

» gno del pensiero, l'istrumento necessario, l'ausiliare indis-

>>pensabile, l'elemento medesimo del pensiero : che dichia-

» ran l'uomo incapace di concepire il pensiero astrattamente

» dalla parola, in altri termini, di pensare senza servirsi di

» parole. Mi è sempre sembrato che il senso intimo, la co-

» scienza delle nostre proprie facoltà, l'esperienza quotidiana

>>protestassero contro una tale asserzione. Perchè mai le

» parole mancano alle volte al nostro pensiero ? Perchè

» siamo noi costretti di cercare la parola, l'espressione

>> propria, il termine adequato a un'idea che pur conce-

» piamo chiaramente? Donde viene tutto ciò che chiamasi

» lavoro di stile, ricercatezza d'espressione, se non abbia-

» mo antecedentemente un concetto astratto, ma chiaro ,

» lucido , preciso , del pensiero che vogliamo esprimere , e

» al quale noi misuriamo le espressioni della nostra lingua,

(



156 DELLA VERA

» come misuriamo la calzatura al nostro piede? Se il piede

"'non esistesse che con la scarpa e per la scarpa, avrebbe

» forse luogo una tale misura ?

» Ma, nel sordo-muto , la concezione dell' idea astratta-

» mente dal segno è più evidente ancora. Il segno non è

" per esso, come per noi, senza rapporto d' analogia coll' i-

» dea; non è per esso, come per noi, una convenzione an-

» teriormente stabilita tra gli uomini e alla quale vengono

» iniziati. Il segno in tal caso, il gesto, almeno la maggior

" parte del tempo, giunge dal pensiero ; esso ne è dedotto

" per un'analogia più o meno stretta. Si è il pensiero che

» la produce; fa duopo adunque che il pensiero preesista,

» ch'esso possa dipingersi allo spirito, chiaro, preciso, netto,

» astrattamente da ogni segno, parola o gesto, poco importa.

» Vi hanno ancora di più : questa creazione del segno è so-

>> vente individuale; il sordo-muto inventa alcuni segni che

>> niuno gli apprese, che non si praticano intorno a lui. Si

» è il pensiero medesimo, individuale , solitario, che trova

» la sua espressione, e si fa a sè medesimo il segno esterno

» per mezzo del quale si manifesta . Come sostenere adun-

» que che innanzi questo segno , e indipendentemente da

» questo segno, il pensiero non esisteva ? »

Queste riflessioni contro la teoria del signor di Bonald, che

l'uomo, senza la parola, non percepisce NESSUNA IDEA, пер-

pure quella della sua intelligenza ¹, mi sembra non lascia

1

Veggasi su questa importante materia l'eccellente libro (che io non

conosco che dall'articolo del signor Champagny) sull'opinione del dot-

tore Itard, relativa alle facoltà intellettuali dei sordo -muti, che Ber-

thier , sordo-muto egli medesimo, ha testè pubblicato; anima nobile, in-

telletto valentissimo , a cui la privazione dell'udito, mezzo possente di

sviluppamento e d'istruzione, non ha tolto di levarsi alle più alte regioni

della scienza psicologica, di parlarne da maestro, e ha fornito i preziosi

materiali onde spiegare, per quanto gli fosse possibile, il grande mistero

dell'intelligenza umana. Quanto è mai bello il vedere, in un tempo in cui

la filosofia sa parlare senza pensare, un uomo che pensa senza parlare,
1



E DELLA FALSA FILOSOFIA - 157

luogo a replica. Peccato che Champagny abbia, secondo il

mio avviso, sfigurato questo bell'articolo, dove parla con st

grande accorgimento e ragione de'sordo-muti, l'abbia sfigu-

rato, dico, coll'affermar che « il sordo-muto è naturalmente

pagano , e prova il paganesimo naturale dell' uomo privo

della tradizione , abbandonato alle sue proprie forze. »

Imperciocchè l'uomo privo della tradizione o d'ogni istru-

zione , ch'egli attinge nella famiglia e nella società dove è

nato, quantunque abbia le idee, non ha però le cognizioni,

e non è naturalmente punto più pagano che teista . Sembra

che Champagny non abbia esaminate sufficientemente le

vere cause del paganesimo, il quale altro non è che un ac-

cidente, un accessorio, un' alterazione profonda delle verità

conosciute, e non già un sentimento innato , una tendenza

naturale dell'umanità.

§ 29. Continuazione del medesimo soggetto. Che è la cognizione ?

In qual modo l'intelletto conosca l'universale nel singolare, si

formi idee , e non già imagini anco degli oggetti materiali,

e pensi senza le parole. Il respiro dello spirito. L'ignoranza

di queste operazioni dell'intelletto, causa di strani abbagli per

il signor di Bonald. Errore della sua dottrina, che l'anima

pensi per mezzo del cervello. Il signor di Bonald sembra ri-

conoscere egli medesimo che la sua dottrina sulle idee è incon-

ciliabile col fenomeno del pensiero . I suoi errori sono quelli de'

filosofi del secolo diciassettesimo . Profonda ignoranza di questi

filosofi sulle operazioni dell'intelletto, causa di tutti i loro er-

rori . Le due scuole IDEALISTA e MATERIALISTA conducenti, per

due strade opposte, allo scetticismo . Stato orribile della filo-

sofia de nostri giorni .

Da ciò potrete scorgere, signor visconte, qual conto dob-

biate fare della dottrina da vostro padre espressa in queste

e che , rivendicando in favore de ' suoi interessanti compagni di sventura

tutti i diritti al godimento completo e perfetto delle facoltà dell'anima ,

sparge veri lumi sulle più alte questioni dell'essere intelligente , che la

leggerezza e l'ignoranza della filosofia moderna hanno oscurato !



158 DELLA VERA

linee: « L'anima è intelletto, o facoltà d'imaginare gli og-

>>getti materiali, di far dalle impressioni che ne riceve ima-

" gini o rappresentazioni mentali conformi a questi oggetti .

» Si può pensare senza servirsi d'alcun idioma conosciuto,

» finchè si pensa per mezzo d'imagini ad oggetti figurabili ;

» ma ciò non può farsi allorchè si pensa ad oggetti che non

" possono essere figurati allo spirito per mezzo d'imagini. »

(Pag. 528.)

Ora tutto ciò è chiaro, ma di quella chiarezza materiale

di stile la quale, secondo il signor di Bonald, è compatibile

coll' oscurità delle idee. Tutto ciò è metodico , ma di quel

> metodo che, siccome ha detto il signor di Bonald, non prova

sempre la giustezza e meno ancora la fecondità; tutto ciò

prova un'ignoranza completa della natura e delle facoltà dello

spirito umano ; tutto ciò è stranamente falso .

La cognizione altro non è che la riproduzione intellettuale

della cosa conosciuta in colui che la conosce; in modo che

ogni cosa conosciuta ritrovasi d'una maniera rappresenta-

tiva in chi la conosce : Omne cognitum est in cognoscente.

Ma la virtù conoscitiva non riceve la cosa conosciuta che se-

condo la sua propria natura e la sua propria capacità. Onde

l'uomo non conosce gli oggetti materiali nello stesso modo

che il bruto ; perchè l'uomo ha una natura ed una capacità

da quella del bruto totalmente diversa. Per la qual cosa, co-

me la virtù conoscitiva sensibile, essendo ristretta, limitata al

singolare, non può cogliere l'universale che sotto forme sin-

golari, nel modo istesso la virtù conoscitiva intellettiva , la

cui natura riportasi all' universale, non può cogliere nep-

pure il singolare che sotto forme universali, ed avviene so-

lamente sotto queste forme che il singolare diviene simile

alla sua natura , alla sua capacità; gli diviene intelligibile.

L'intelligenza adunque non conosce i corpi che sono tutti

singolari, riguardando semplicemente all'imagine che i sensi

hanno trasmesso alla fantasia, come scorgendo un ritratto



E DELLA FALSA FILOSOFIA 159

si conosce la persona che rappresenta. L'intelligenza non

conosce direttamente i corpi che d'una maniera univer-

sale, da tutto ciò che il fantasma, rischiarato dall'intelletto

agente, vi scuopre di universale nella singolarità medesima,

ed è solamente per mezzo d'un atto riflesso e per mezzo d'una

seconda operazione ch'essa percepisce il singolare. Ciò che

l'intelligenza scorge primieramente nel fantasma di Pietro si

è l'uomo; ed in secondo luogo essa vede quest'uomo, cioè

Pietro. I moderni non comprendono nulla di tale profonda

dottrina ; essi ignorano ancora la prima parola , non è men

certa però ch'essa è vera.

T

È adunque falso ancora " che gli oggetti materiali non

danno luogo che ad imagini; che le parole sole producono

le idee e che non si può nulla ideare senza le parole. » Lo

spirito umano si forma vere idee anco degli oggetti mate-

riali , senza di che questi oggetti non gli sarebbero intelli-

gibili , egli non potrebbe conoscerli, e all'opposto le parole

non gli sono in alcun modo necessarie per formarsi e per

idear le sue idee.

Egli è falso che l'anima sia imaginazione o facoltà d'ima-

ginare gli oggetti materiali, e di fare, delle impressioni che

ne riceve, imagini o rappresentazioni mentali conformi a

questi oggetti. L'anima non fa nulla di tutto ciò. Col mezzo

dei sensi i fantasmi degli oggetti sono dipinti alla fantasia;

e lungi dal formarsi l'anima le imagini, essa altro non

fa che spiritualizzare, rischiarare queste imagini medesime

che essa non ha fatto, e formarsene idée universali ed in-

telligibili ; si è a questa condizione sola ch'essa può cono-

scere gli oggetti materiali.

Egli è falso che, ove non si abbia in pronto almeno un

linguaggio qualunque, non si possa pensare che per mezzo

d'imagini, poichè, senzą servirsi d'alcun linguaggio, l'in-

telletto pensa per mezzo d'idee ch'egli medesimo si è for

mato.



160 DELLA VERA

Finalmente il signor di Bonald aggiunge : « Come le ima-

>> gini,dei corpi non si formano che dalla luce materiale, le

» idee degli oggetti intellettuali non si formano che dalla pa-

>> rola ; in modo che la luce parla all'imaginazione e la pa-

" rola rischiara l'intelletto. » Anche qui si scorge molto inge-

gno e insieme molto metodo, ma altrettanta falsità quanta in

tutto il rimanente; perchè le imagini dei corpi non si forma-

no già nella fantasia solamente per mezzo della luce o della

vista, ma ancora senza luce, per mezzo del tatto, dell'udito,

per mezzo finalmente di tutti i sensi, che portano all'ima-

ginazione il fantasma dell'oggetto materiale; e sulla ma-

teria di questi fantasmi di varie specie, l'anima si forma le

idee della grandezza, della figura, della distanza, del suono,

del gusto, ecc. La luce adunque non parla all'imaginazione,

punto più che la parola rischiari l'intelletto , giacchè l'ima-

ginazione ascolta senza la luce, e l'intelletto vede senza la

parola.

Il signor di Bonald , parlando delle funzioni intellettuali

dell'anima durante la fanciullezza dell'uomo , ha detto : " In

» qual modo può operarsi ciò in noi, nell'età della più pro-

>> fonda ignoranza dello spirito e della massima debolezza de-

» gli organi? Io l'ignoro. " (Pag. 203.) Eh ! ciò si opéra per

quella grande e mirabile facoltà innata dell'intelletto ope-

rante, il quale, siccome io dissi nella nota, è in certo modo

il respiro dello spirito , che avviene cosi naturalmente e fa-

cilmente come il respiro del corpo; il quale in un istante

compie la sua ineffabile operazione ; che non abbisogna di

alcuna istruzione, d'alcun soccorso, d'alcun linguaggio onde

passare dalla potenza all'atto; non fa mestieri altra condi-

zione per operare che la presenza della materia, il fanta-

sma che gli presenta l'imaginazione e su cui potere ope-

rare; il quale non si aumenta nè invecchia giammai ; il

quale è sviluppato e completo fin dal primo istante della

creazione dell'anima quanto nel seguito; e il quale, final-



E DELLA FALSA FILOSOFIA 161

mente, spiega la sua attività incomprensibile e misteriosa

nella formazione delle idee tosto che i sensi sono a suffi-

cienza sviluppati per trasmettere alla fantasia , in modo

distinto e preciso, le imagini degli oggetti esterni, anche in-

nanzi che il fanciullo abbia incominciato a parlare, essendo-

gli necessaria la parola per esprimere e manifestare agli al-

tri le sue idee, ma non già per formarsele egli medesimo.

Ma non avendo il signor di Bonald punto nè poco sospettata

pure l'esistenza d'una simile facoltà nello spirito umano, non

è a meravigliarsi ch'egli stupisca di ciò che v'ha di mirabile

nelle operazioni intellettuali dell'uomo all'età della più pro-

fonda ignoranza dello spirito e della massima debolezza

degli organi , e che alla dimanda che si è fatta : In qual

modo ciò si opera in noi ? egli abbia risposto : « Io lo igno-

ro; » il che è incontestabilmente vero da parte del signor

di Bonald , ma non è una ragione perchè altri ancora lo

ignorino .

Ma osservate ancora un'altra confessione d'ignoranza non

meno singolare da parte del signor di Bonald, e che tanto

onora il suo candore, quanto prova la povertà , il vuoto,

i pericoli delle sue dottrine psicologiche : " Potrebbe esa-

» minarsi , dice egli , la parte che il cervello ha , o sem-

ود

bra avere come mezzo all'operazione intellettuale. Ma

» qui noi tocchiamo i confini del mondo morale; il velo

» chiude il santuario, e questo velo senza dubbio non si

» squarcia che alla morte. Le espressioni che i nostri or-

" gani intendono e colle quali o NELLE QUALI l'anima no-

» stra percepisce le sue proprie idee sono cose materiali.

» Come avviene adunque che , in questa espressione rac-

» colta e PENSATA nel cervello , l'anima percepisce la sua

» idea ? S'ignora ; e, senza dubbio, s'ignorerà sempre. Tra il

>> cervello e l'anima vi ha l'infinito ; e niuna esperienza ,

» niuna cognizione può mai riempiere questo intervallo. "

(Vol. I, pag. 406.)



162 DELLA VERA

Perdonmi qui il vostro onorevole padre : l'uomo presenta

in sè medesimo tanti misteri che lo rendono un mistero

incomprensibile a sè medesimo, in modo che senza neces-

sità non bisogna moltiplicare ancora maggiormente questi

misteri . La questione della parte che il cervello ha o sem-

bra avere COME MEZZO all'operazione intellettuale, non è già

una questione che tocca i confini del mondo morale, ma

una questione appartenente ai primi elementi della scienza

dell'essere intelligente , la quale sarebbe stato meglio ap-

prendere innanzi trattare soggetti si gravi. Ciò che in que-

sto passaggio vien riguardato dal signor di Bonald come

un mistero impenetrabile, è tale solamente per coloro che

non conoscono nè da presso nè da lungi le belle e pro-

fonde spiegazioni che la filosofia cristiana ha dato sulla

natura e sulle facoltà dell'intelligenza umana. Il velo che

chiude questo santuario non è si denso, che abbia impedito

ai grandi uomini del cristianesimo di descrivere ciò che av-

viene ne'suoi segreti. Grazie ai loro lavori, questo velo è

stato squarciato per l'uomo ancora innanzi la morte. Eglino

non hanno avuto bisogno di tutta la loro esperienza , di

tutte le cognizioni loro ; il loro semplice buon senso è stato

sufficiente per riempiere l'intervallo infinito che vi ha tra

l'anima e il cervello, e per apprenderci in qual modo l'uo-

mo pensa; onde sono sei secoli almeno che si conosce ame-

raviglia ciò che il signor di Bonald asserisce essersi ignorato,

doversi per sempre ignorare. L'uomo intellettuale ci è mille

volte meglio conosciuto che non l'uomo fisico, e più com-

prendonsi le operazioni del suo spirito che non le funzioni

delle parti del suo corpo.

Non è necessario adunque in nessun modo l'esaminare la

parte che il cervello ha o sembra avere come mezzo all'o-

perazione intellettuale , per la semplice ragione ch'egli è

chiaro , chiarissimo che il cervello non è un mezzo della

operazione intellettuale , e che questa grande e sublime



E DELLA FALSA FILOSOFIA 463

operazione esso non ha nè sembra avere alcuna parte. Il

semplice dubbio su tale riguardo sarebbe l'affermazione

chiara del materialismo , la negazione della spiritualità e

dell'immortalità dell'anima.

Se l'anima umana potesse aver bisogno del cervello, cioè

a dire della materia del corpo, per pensare, per comprendere,

essa potrebbe ben essere una forma semplice, come l'anima

del bruto, ma certamente non sarebbe una forma essenzial-

mente intellettiva. Nella sua unione col corpo, essa non sa-

rebbe solamente una forma nella materia , essa sarebbe an-

cora , come l'anima del bruto, una forma colla materia,

una forma non avente atto proprio che per mezzo della

materia, una forma che non opera nè può operare fuor che

col soccorso della materia , e , per ciò ancora , dipendente

dalla materia rispetto alla sua operazione principale, essen-

ziale, specifica. E giacchè la natura di ogni essere è identica

colla natura della sua operazione, e ogni essere dipendente

da un altro essere per rapporto alla sua operazione ne di-

pende ancora relativamente alla sua esistenza; se l'anima

umana dipendeva dal corpo rispetto alla sua operazione es-

senziale, il comprendere, essa dipenderebbe ancora dal corpo

per riguardo alla sua esistenza ; non potrebbe un solo istante

far senza del corpo ; non potrebbe sopravivere al corpo; ma,

non altrimenti che l'anima del bruto , perirebbe, sarebbe

distrutta nel corpo e col corpo.

Egli è vero che le parole, le espressioni che i nostri or-

gani intendono sono cose materiali; ma è assolutamente

falso il dire , col signor di Bonald , che la nostr' anima

NON PERCEPISCE le sue proprie idee che con le espressioni

e NELLE espressioni. Ella è ancora non solamente falsità,

ma basso ed assurdo materialismo l'aggiungere che l'anima

percepisce la sua idea nell' espressione raccolta e PENSATA

nel cervello; non servendo il cervello che alla facoltà ima-

ginativa per presentarle i fantasmi degli oggetti, ma non



164 DELLA VERA

avendo nulla a sviluppare con la facoltà intellettiva, la quale,

arbitra di sè medesima, assolutamente indipendente, opera

da sè medesima sui fantasmi, senza aver bisogno d'andar a

cercare l'espressione nel cervello, la quale, secondo il signor

di Bonald, vi si trova raccolta e pensata .

Il procedere del signor di Bonald è assai bizzarro. Egli

incomincia col dire che l'uomo altro non è che un' INTEL-

LIGENZA servita dagli organi; lo che significa incontestabil-

mente esser l'anima servita dal corpo in quanto è un essere

intelligente, un essere pensante , è che essa non pensa nè

intende che per mezzo del corpo. Egli aggiunge che l'anima

non percepisce le sue proprie idee che con le espressioni e

NELLE espressioni che i nostri organi intendono, e che sono

cose materiali. Egli ci parla dell'espressione pensata dal-

l'anima nel cervello , senza punto avvedersi che il pen-

siero e il cervello sono termini contradittorii, separati l'uno-

dall'altro da un infinito , siccome egli medesimo l'ha rico-

nosciuto . Ed allorquando si avvede che tale dottrina è in-

conciliabile col fenomeno dell'intelligenza e del pensiero, e

che essa può far sdrucciolare nel materialismo o nell'assurdo

ogni spirito logico, in luogo di riconoscere la falsità de'suoi

principii dal pericolo di tali conseguenze, trova un rifugio

nell'ombra del mistero ; egli si ristringe nella triste condi-

zione in cui trovasi l'uomo innanzi la morte, di non poter

tutto comprendere; ci parla dei confini del mondo morale,

i quali ci sono sconosciuti; decide che ciò ch'egli ignora

deve in pari tempo essere ignorato da tutti, e ciò che si è

ignorato dalla rozzezza della moderna filosofia è stato sempre

e sarà per sempre ignorato.

Tutto ciò , lo ripeto, è ben triste , voi ne converrete, e

meschino; ma nessuno ha ragione di andarne meravi-

gliato. Molto tempo prima del signor di Bonald , Cartesio ,

Leibnitz e Malebranche da un lato , Bacone e Locke dal-

l'altro, erano caduti nelle medesime contradizioni , nelle



E DELLA FALSA FILOSOFIA 165

medesime inezie, nelle medesime assurdità. Ciò avvenne per-

chè, dopo abbandonata la filosofia scolastica, la sola filosofia

che avea spiegato l'uomo secondo i principii cristiani e

col soccorso de'lumi del cristianesimo, non venne spiegato

l'uomo che movendo da principii pagani e col sussidio dei

fatui bagliori del paganesimo, e d'allora in poi non vi si ha

compreso più nulla. Tra i filosofi che da tre secoli in qua

hanno trattato filosofia, per quanto fosse possente lo slancio

del loro spirito, non se ne trova un solo ch'abbia mostrato

di sapere che intendere , intelligere , ovvero leggere nel-

l'interno , altro non è che vedere l'universale nel singo-

lare, e che questa grande facoltà, che è il riflesso della luce

increata nello spirito creato , gli è essenziale, innata, e forma

il fondamento e la natura dell'intelligenza . Non se ne tro-

verà un solo che abbia mostrato di sapere che lo spirito

umano non comprende direttamente il singolare riguar-

dando l'imagine che gli viene trasmessa dai sensi o dalla pa-

rola, ma dopo aver fatto subire a questa imagine un'immensa

trasformazione,dopo averla spogliata delle sue condizioni sin-

golari ed elevatala allo stato di concezione universale, e dopo

averla resa intelligibile con questo mezzo. Non se ne tro-

verà un solo che abbia mostrato di sapere che è proprio

dell'anima intellettiva il conoscere l'essenza delle cose, e

che è proprio dell'anima sensitiva conoscerne la differenza

esterna e sensibile. Per la qual cosa si è generalmente dis-

conosciuta la sublime facoltà dello spirito umano di for-

marsi le idee, non già per mezzo del cervello o della parola

raccolta e pensata nel cervello , ma per mezzo dell'INTEL-

LETTO OPERANTE. Si è voluto sostenere o che le idee sono tutte

innate nello spirito, ovvero che esse ci giungono di già for-

mate per mezzo dei sensi ; e tra i partigiani medesimi di

questi due opposti sistemi la diversità delle opinioni è gran-

de, la divergenza profonda, la confusione immensa. Imper-

ciocchè, per Cartesio, a cagione d'esempio , le idee innate,

Vera e falsa filosofia.
11

1



166 DELLA VERA

siccome abbiamo veduto, sono nella disposizione dello spi-

rito, in potenzá, cioè a dire che le idee non sono idee; nel

mentre che per Leibnitz le idee sono innate nello spirito ,

come una statua si trova in un masso di marmo innanzi che

ne venga tratta dallo scalpello dell'artista ; e per Malebranche

le idee innate non sono che in Dio, e l'intelligenza le per-

cepisce riguardando Iddio. La cosa medesima avviene nella

scuola sensualista. Per Bacone le idee ci giungono dai sensi

che ne forman degli idoli (idola), ovvero da atomi, i quali,

secondo avea sognato Democrito , distaccandosi dagli og-

getti, intromettonsi nel cervello per mezzo dei sensi donde

vanno ad annidarsi nello spirito; nel mentre che per Locke,

nulla passa dagli oggetti allo spirito, altro non facendo le

sensazioni che avvisare lo spirito per mezzo del movimento

delle fibre del cervello a scorgere a traverso i sensi, come

a traverso di un foro, ciò che è negli oggetti. Ma tali sistemi,

insieme colle varianti loro, la cui assurdità spicca singolar-

mente nel ridicolo, fanno ambedue dell'intelligenza umana

un essere puramente passivo per rispetto alla formazione

delle idee; le tolgono la sua facoltà essenziale, la facoltà

d'intendere essa medesima e da sė medesima; la fanno pari

all'anima del bruto; l'annientano, e per due vie opposte, la

via della sensazione e la via dell'idealismo, giungono al ma-

terialismo. Per la qual cosa, dopo tre secoli di ricerche e di

dispute, dopo almeno una dozzina di sistemi diversi, i quali,

senza escluder quello del signor di Bonald, si sono inalzati a

-vicenda sulle ruine l'uno dell'altro, la grande questione del-

l'origine delle idee, lungi dall'essere un processo giudicato,

altro non è che una questione intricata. Tutto è incertezza,

confusione, disordine , non vi si comprende nulla, non vi

si riconosce nulla; non v'è più alcuna speranza di com-

prender l'uomo, perchè non vi è speranza di comprendere

in qual modo l'uomo comprenda ; e non sperandosi di poter

comprender l'uomo spirito e corpo, non sí ha la speranza di



E DELLA FALSA FILOSOFIA 167

poter comprendere nessuno spirito e nessun corpo ; non si ha

la speranza di comprendere nè l'intelligenza nè la materia

nè Dio nè il mondo; finalmente nelle regioni della scienza,

lo scetticismo universale è tutta la logica; il razionalismo,

il quale altro non è che un materialismo ragionato, ovvero

il materialismo , che è un razionalismo stupido, è tutta la

filosofia, e un grossolano panteismo è tutta la religione.

§ 30. Sublimità, giustezza e importanza della dottrina scolastica

risguardo alla questione delle idee. L'intelletto divino, l'in-

telletto angelico e l'intelletto umano. Per mezzo della sola dot-

trina scolastica si comprende la ragione dell'unione dell'anima

col corpo, e in qual maniera l'intelletto umano, quantunque

abbisogni dei fantasmi trasmessi dal corpo , per formarsi le

idee, intende senza il soccorso del corpo . Prova risultante da

ciò in favore dell'immortalità dell'anima . L'idealismo e il ma-

terialismo procedenti dalle verità ESCLUSIVE ed ESAGERATE . La

sola dottrina scolastica può riunir ciò che havvi di vero in

questi due sistemi, rispetto all' essere umano , e far cessare

la guerra su tal punto nel mondo filosofico , che senza di ciò

sarà eterna. É ciò che questa dottrina fece altre volte, e ch'essa

farà ancora, allorquando vorrà farsi ad essa ritorno .

Cosi non avverrebbe se si facesse ritorno ai principii, alle

dottrine della filosofia cristiana. Secondo i principii e le dot-

trine di questa filosofia , rispetto alla questione delle idee,

nell' intelletto divino, il solo intelletto completo, infinito e

perfetto, la potenza non si distingue dal suo atto, essendo

l'intelletto divino un atto puro , sempre sussistente ; im-

perciocchè in Dio , l'intendere è tutto il suo essere. Nell'in-

telletto angelico, intendimento creato e finito nel quale l'in-

tendere non è l'essere, e variato in altrettante specie diverse

quanti sono gl'individui della natura angelica (vedi confe-

renza VII), la potenza è ben distinta dal suo atto; ma per



168 DELLA VERA

causa della sua vicinanza dell'intelletto divino, donde esso ri-

trae direttamente tutta la sua luce, l'intelletto angelico è

sempre unito al suo atto , esso vede direttamente e senza

altro soccorso l'universale che è l'oggetto proprio dell'intel-

letto. Ma l'intelletto umano, il più debole e l'ultimo nell'im-

mensa scala degli intelletti, nella sua origine è solamente

in potenza per rispetto all'universale, e non giunge al suo

atto che per mezzo di successive operazioni rivolgendosi

verso i fantasmi, e operando sui fantasmi degli oggetti ester-

ni , trasmessi dai sensi alla fantasia .

Gli è adunque perchè l'anima è nel corpo ch'essa ottiene

l'atto che gli è proprio, al quale essa è coordinata dalla sua

natura, e che la pone nel suo stato naturale. Da ciò com-

prendesi la, vera ragione per la quale l'anima umana,a ca-

gione della sua essenza medesima, essentialiter, secondo che

si esprime san Tomaso , è disposta ad avere un corpo, è

unita sostanzialmente al corpo, non può rimaner sempre se-

parata dal corpo, e deve un giorno, per necessità, anco na-

turale, riprendere il corpo ; comprendesi, io dico, la ragione

dell'unione dell'anima col corpo e la resurrezione dei corpi ;

ragione che , in ogni altro sistema, non può venire asse-

gnata , e la cui ignoranza ha dato luogo alle opinioni as-

surde di Pitagora , di Platone, d'Origene e di Cartesio sul

mistero dell'unione dell'anima col corpo , e agli errori an-

cora più funesti di coloro i quali hanno finito col ne-

gare del tutto l'anima o del tutto il corpo, disperando di

comprendere l'unione di quella con questo. (Vedi confe-

renza VII. )

Secondo i principii e le dottrine della filosofia cristiana,

l'anima umana ha bisogno senza dubbiodel fantasma sul quale

poter operare per formarsi l'idea, come l'artista abbisogna

del marmo per formare una statua ; ma non è già per mezzo

del fantasma ch'ella spiega la propria virtù e compie il suo

atto, come non è certamente per mezzo del marmo che l'ar.



E DELLA FALSA FILOSOFIA
169

tista spiega il suo talento e compie l'opera sua ; altro non

essendo il fantasma, come il marmo, che la materia dell'o-

perazione, e non già la ragione nè il mezzo della virtù. Im-

perciocchè la specie o la bellezza espressa (species), dice san

Tomaso , è la forma per la quale l'intelletto in potenza di-

viene intelletto in atto, in quanto che questa specie è attual-

mente intelligibile , ovvero nelle condizioni d'universalità

che sono l'oggetto dell'intelletto. Ma questa specie non è

intelligibile che in quanto essa è astratta e separata dal fan-

tasma. Egli è adunque manifesto del pari che l'intelletto, lungi

dall'intendere per mezzo della fantasia o del cervello, come

l'anima sensitiva sente per mezzo d'un organo corporeo ,

intende dopo che i fantasmi sono stati denudati di tutte le

loro condizioni corporee o singolari e son divenuti alcun

che d'universale, e perciò intelligibili ; cioè a dire in quanto

non si tratta più della fantasia. Onde, quantunque i fanta-

smi sembrino confondersi nel principio con le specie intel-

ligibili, ciò non ostante nel momento in cui s'uniscono al-

l'intelletto, ed in cui questo passa dalla potenza all'atto, esse

non sono più la medesima cosa che i fantasmi ; ne vengono

assolutamente astratte, assolutamente distaccate.

Egli è vero che l'intelletto umano, finchè trovasi unito al

corpo, non può, a cagione di sua debolezza, veder nulla che

in conseguenza dei fantasmi : intellectus humanus in statu

præsentis vitæ nihil videt sine phantasmate (san Tomaso),

perchè si è dai fantasmi ch'esso estrae le specie intelligibili ;

ma i fantasmi non danno la virtù d'intendere all'intelletto ,

punto più che il marmo non porge allo statuario il talento

artistico che lo fa operare. Onde l'operazione dell'intelletto,

finchè essa è precisamente un atto dell'intelletto, è assolu-

tamente indipendente dal corpo.

Ora, tutto ciò che opera da sè medesimo sussiste per sé

medesimo ; imperciocchè, come poc'anzi ho notato, gli esseri

nón sussistono che nel modo istesso che operano. Ma l'atto



470 DELLA VERA
L

d'intendere è l'operazione tutta propria dell'intelletto che

esso esercita da sè medesimo e indipendentemente da ogni

organo corporeo ; dunque l'anima intellettiva sussiste da sè

medesima indipendentemente da ogni organo corporeo ; essa

sopravvive al corpo; essa non solamente è incorporea, ma

ancora immortale 1. Seorgesi adunque che questa dottrina

profonda, altrettanto solida che vera , ci fornisce la dimo-

strazione metafisica più diretta, presa nella natura stessa

dell'anima, in favore dell'immortalità dell'anima; nel men-

tre che con i sistemi delle idee innate o delle idee giun-

genti allo spirito per mezzo dei sensi o per mezzo della

parola si perviene ad un risultato totalmente contrario. Im-

perciocchè questi sistemi , facendo dell'intelligenza un es-

sere puramente passivo per rispetto alle idee, rendono un

pregiudizio all'essenza stessa dell'anima, - essendo l'inten-

dere l'essenza dell'anima intellettiva, ed aprono la via al

dubbio sulla sua immortalità.

Egli è da osservare ancora che alcuni errori non sono

che verità esclusive, verità esagerate. Cosi è una verità che

il corpo, quantunque in modo molto lontano, entra per qual-

che cosa nella formazione delle idee, poichè è il corpo che

fornisce all'imaginazione i fantasmi degli oggetti esterni sui

quali l'intelligenza esercita la sua virtù. Ora, alcuni filosofi

sonosi esclusivamente arrestati ad una tal verità : che anzi

l'hanno esagerata, affermando che il fantasma è l'idea, e

che, per conseguenza, tutte le idee ci vengono dal corpo, ad

4 Separata dal corpo, l'anima umana conserva tutte le idee che si è for-

mate durante la vita non altrimenti che la sua abitudine di vedere il sin-

golare per mezzo dell'universale. La luce sopranaturale, dice san Tomaso,

ed altri mezzi che ignoti ci sono, aggiunge il cardinale Gaetano, verranno

ancora in soccorso dell'anima separata, in modo ch'ella rimaner possa

nello stato delle percezioni distinte fuori dei corpi ed esimersi dai fan-

tasmi i quali non giungono che per mezzo del corpo.



E DELLA FALSA FILOSOFIA 171

esclusione di ogni operazione dell'anima , ed ecco il mate-

rialismo .

È ancora una verità che l'anima è quella la quale col soc-

corso della luce dell'intelletto agente , e per mezzo d'una

virtù che gli è propria, essenziale, innata, estrae le specie

dei fantasmi e formasi essa stessa le idee. Ora, altri filosofi

sonosi esclusivamente arrestati a questa verità ; che anzi

l'hanno esagerata; essi hanno affermato che, porgendo i sensi

imagini singolari, e non essendo l'idea che una concezione

universale, i sensi non entrano assolutamente per nulla nel-

l'affare delle idee ; ch'esse sono tutte dell'anima e nell'anima ;

che il corpo non fornisce nè dapresso nè da lungi, neppure

la materia alla loro formazione; e, per conseguenza, che il

corpo non ha alcuna relazione coll'anima, sostanza completa

e perfetta senza il corpo, e formante da sè sola tutto l'uo-

mo; ed ecco l'idealismo.

Finchè ci ristringiamo esclusivamente nell'uno o nell'altro

di questi due sistemi, tutti gli sforzi del genio non perver-

ranno giammai a far prevalere intieramente l'uno sull'altro ;

e perchè ? perchè vi ha del vero nell'uno e nell'altro ; e la

parte vera d'un sistema impegna i suoi partigiani a conser-

varlo tutto intiero, compreso ciò ancora ch'esso contiene di

più falso.

Nell'opinione, nella coscienza, nel linguaggio del genere

umano, siccome vedemmo, l'uomo non è l'anima ; l'uomo non

è che l'anima intellettiva unita sostanzialmente ad un corpo ;

ed in tutte le operazioni specifiche dell'uomo il corpo vi en-

tra sempre per qualche cosa. La formazione delle idee è la

-prima di queste operazioni; non si farà adunque giammai

credere agli uomini che in questa grande operazione il corpo

si ritrova meno per favorirla che per impedirla o ren-

derla più difficile. Per la qual cosa tutti i ragionamenti de-

gli idealisti non faranno giammai che i materialisti rinun-

cino alla loro opinione; vi ha del falso ed anco dell'assurdo



172 DELLA VERA

in questa opinione; ma poichè vi ha del vero, racchiudendo

essa evidentemente del vero, eglino la conservano ; questo

vero fa passare anco l'assurdo ed il falso, e l'opinione mate-

rialista è mantenuta e seguita intieramente.

Nell'opinione, nella coscienza , nel linguaggio del genere

umano, il corpo solo non è, punto più che l'anima, tutto l'uo-

mo . Raccogliendosi in sè medesimo, ciascuno sente che l'io

umano è qualche cosa d'essenzialmente spirituale ed at-

tivo, e che l'intelligenza, quantunque richiegga molte cose

alle impressioni dei sensi, opera in sè medesima e da sè

medesima; ed il sentimento intimo, indistruttibile che pro-

vasi di questa attività propria ed essenziale dell'anima è la

base del razionalismo, di questo errore immenso, che è la

credenza all'attività , alla potenza, all' indipendenza dell'10

umano spinta, esagerata fino al delirio. Non si farà adunque

giammai credere seriamente agli uomini che le idee altro

non sono che sensazioni trasformate, e che pensare è sen-

tire. Per la qual cosa tutti i ragionamenti dei materialisti

non otterranno giammai che gl'idealisti e i razionalisti ab-

bandonino la loro opinione ; eglino vi persistono anco per

rispetto a ciò che dimostrasi evidentemente erroneo, piut-

tosto che rinunciare a ciò che è vero evidentemente.

Ed è perciò che presso i popoli pagani, per lo spazio di

mille anni, e presso i popoli moderni, durante i tre ultimi

secoli, non è stata giammai risoluta la grande questione delle

idee, e che le dispute, le lotte tra gl'idealisti e i materia-

listi non sono cessate nè cesseranno giammai, fino a quando,

stanche del guerreggiare , vengano le due parti a gittarsi

nello scetticismo, ultima parola, termine estremo, egualmente

inevitabile per queste due sette filosofiche.

Non vi ha che la dottrina della filosofia cristiana la quale,

stabilendo che il corpo concorre alla formazione delle idee

come causa materiale, e che l'anima vi concorre operando

di sua propria virtù su questa causa materiale, come causa



E DELLA FALSA FILOSOFIA 173

efficiente, porge all'anima ed al corpo la parte che loro con-

viene, e che loro è dovuta in questa grande ed ineffabile

operazione.

Non vi ha che la dottrina della filosofia cristiana la quale,

risolvendo quest' immenso problema, problema fondamentale

di ogni filosofia, spiegando questo sublime fenomeno del-

l'essere umano e facendo conoscere tutto l'uomo, possa con-

ciliare, siccome dimostrai nella mia seconda conferenza, le

opinioni opposte e faccia cessar la guerra tra l'idealismo e

il materialismo, come tra il dogmatismo e lo scetticismo,

tra il razionalismo e la fede. Non vi ha, finalmente, che la

dottrina della filosofia cristiana che possa soddisfare a tutti

i bisogni dello spirito umano, a calmare tutti i nobili e ge-

nerosi istinti del vero sapere, a ricondurre la calma nel

mondo filosofico, all'ombra di quel vero giusto mezzo scien-

tifico, che è la disciplina della moderazione, della prudenza,

della natura e della verità.

La dottrina della filosofia cristiana ha operato in tal modo,

durante il corso dei molti secoli in cui è stata fedelmente

seguita. In tal modo essa agirà ancora, se vorrà farsi ad essa

ritorno e farne la base dell'insegnamento scientifico ; ed a

questa sola condizione, la scienza, tornando ad essere cri-

stiana e sagra, da pagana e profana ch'essa è in tale mo-

mento, cesserà d'essere una pietra d'inciampo per la fede,

uno scandalo per la ragione, un flagello per la società .



174 DELLA VERA-

§ 31. Conclusione . La restaurazione della flosofia cristiana è

da venticinque anni lo scopo dei lavori del padre Ventura .

Disegno nel quale egli crede essere stato condotto dalla pro-

videnza a Parigi, e maniera con cui egli ha procurato di rag-

giungere questo scopo in un interesse universale. Soggetto delle

sue Conferenze . Egli è solo impegnato in una lotta difficile

contro alcuni nemici del cattolicesimo . Condotta di coloro che

hanno procurato di contrariarlo, invece di venirgli in soc-

corso, contraria ai veri sentimenti del zelo cattolico ; questa

condotta è ancora vile, e perciò essa non è francese ; essendo

il padre Ventura uno straniero che ha rispettato il paese che

gli ha dato ospitalità. Una tale doglianza non si rivolge alla

( generalità, di cui il padre Ventura deve lodarsi ed alla quale

vuole testimoniare la sua riconoscenza . Questa doglianza non-

si rivolge neppure al visconte Vittore, il quale ha nobilmente

ritrattato alla fine ciò che gli si è fatto scrivere nel rimа-

nente della sua lettera . Questa doglianza rivolgesi alla so-

cietà giansenistica, che il padre Ventura ha dovuto porre al

nudo una fiata per sempre onde non doversene più occupare.

Gli è a questa importantissima restaurazione, io ripeto, che

ini affatico fin da venticinque anni, ed è questo ancora lo sco-

po principale di tutti i miei lavori attuali ; imperciocchè per

quale ragione dovrei tacere su ciò che è vero per rapporto

alla mia posizione, alla mia attitudine, alla mia condotta a Pa-

rigi, giacchè, la Dio mercè, io mi ritrovo ben lungi dall'attri-

buirmi il menomo merito , e giacchè bramo riferirne tutta

la gloria , se pure ve ne ha, a colui dal quale discende ogni

pensiero, ogni desiderio del bene, siccome ogni mezzo per

compierlo : Qui dat velle et perficere pro bona voluntate?

Persuaso che il Padre celeste, senza la cui volontà l'au-

gellino non cangia di posto (Matth. x), non mi ha condotto

in questa meravigliosa città per sollazzarmi, ma invece per

sacrificarmi totalmente, io mi terrei a colpa gravissima se



E DELLA FALSA FILOSOFIA 175

non mi fossi abbandonato al compimento di questo provi-

denziale disegno con un intiero oblio della mia persona. Co-

stantemente inteso al lavoro ed alle funzioni del mio mi-

nistero, dalle quattro ore del mattino fino alle cinque ore

della sera , durante lo spazio dei quindici mesi da che mi

ritrovo qui, quasi nulla ho visitato di ciò che in Parigi, questa

metropoli del gusto e della novità, attira a giusto titolo l'at-

tenzione degli stranieri di ogni parte del mondo. In luogo

d'arrestarmi ad ammirarvi i prodigi dell'industria e delle

arti, io ho creduto che il mio dovere fosse d'affaticarmi a com-

battere le funeste dottrine. Straniero adunque ad ogni par-

tito, a tutte le questioni politiche, vere questioni di fami-

glia, secondo il mio avviso, tra il governo ed il popolo, nelle

quali lo straniero non deve mischiarsi nè curiosamente ve-

dere; lungi ancora da tutti quei dibattimenti religiosi, sol-

levati poc'anzi nell' interno della Chiesa, e la cui conoscenza

e direzione sono di giurisdizione esclusiva dell'ecclesiastica

autorità, io non mi sono occupato che a sviluppare, secondo

il metodo e i pensieri dei Padri della Chiesa, il dogma cat-

tolico, sola ancora di salute che resta alla società minacciata

di dissoluzione e dell'ultima sua rovina; e ciò in un inte-

resse universale, imperciocchè ella è cosa incontrastabile che

tutto ciò che, in bene o in male, si fa a Parigi, ripetesi per

tutta la Francia; tutto ciò che si fa in Francia si ripete in

tutta l'Europa; tutto ciò che si fa in Europa tosto o tardi

ripetesi nel mondo intero.

Sotto questo titolo- la ragione filosofica e la ragione

cattolica-ho procurato di dimostrar la miseria, l'abiezione,

l'impotenza, la sterilità, il vuoto, le contradizioni, le assur-

dità, i pericoli e i terribili effetti della filosofia nata dal pa-

ganesimo, rinnovellata dal protestantismo ; e in pari tempo

mi sono impegnato a dimostrar la ricchezza, l'elevazione, la

possanza, la fecondità, la solidità, l'armonia, la verità della

filosofia prodotta dal cattolicesimo, finalmente i suoi immensi



176 DELLA VERA

vantaggi nell'ordine scientifico, donde riflettonsi sull'ordine

sociale. Ho voluto costantemente porre l'una in presenza

dell'altra, ho voluto far vedere in azione queste due specie

di filosofia, ne ho additato i rispettivi risultati riguardo ai

punti fondamentali della scienza umana e ai principali dogmi

del cristianesimo.

In questo scopo che mi sono creduto in dovere d'impormi,

ho dovuto lottare con le difficoltà d'una lingua che non è la

mia, con le forme di polemica del paese, alle quali io non sono

assuefatto. Ho avuto dinanzi a me avversarii i quali, quantun-

que smarriti per i deplorabili principii di cui si è perduta l'in-

fanzia loro, non sono però in minor modo altieri e possenti

d'intelligenza, godendo d'una specie di dittatura intellettuale

che il loro talento incontrastabile, meno che le loro dottrine

ha lor decretato. Straniero, senza parenti , senza amici di

vecchia data, senza mezzi, senza relazioni, senza influenza,

senza altri sussidii che il poco ingegno, la buona volontà e

un carattere franco e indipendente che Dio m'ha dato, io mi

ritrovo solo in questo combattimento. Ciò però non avviene

al certo perchè non vi ha scienza e devozione sufficiente

tra i difensori della verità! Lungi da ciò, non solamente tra

gli ecclesiastici, ma ancora tra i laici, trovasi in questo paese

una folla sì grande di questi uomini superiori, di questi

uomini eminenti per intelligenza, per dottrina, per il zelo

più generoso verso la verità, che in questo fecondo ed in-

eşausto suolo di Francia il genio del bene nasce come per

incanto, onde opporsi al genio del male. Ma ciò avviene per

la ragione che sopra un certo terreno il Francese è obbli-

gato, nel medesimo interesse del bene, d'osservare alcuni

riguardi per il Francese; ciò avviene perchè uno straniero

solamente, posto al tutto nelle condizioni eccezionali in cui

io mi ritrovo, può intraprendere alcune questioni, combat-

tere alcuni avversarii della verità cattolica, con questa in-

dipendenza intiera, con questo disimpegno di forme con



E DELLA FALSA FILOSOFIA 177

questa libertà d'azione di cui abbisogna la verità per farsi

conoscere e per trionfare.

Egli è adunque impossibile, mi sembra, ad ogni mente che

rifletta, ad ogni cuore retto e sinceramente dedicato agli in-

teressi cattolici, egli è impossibile, io dico, il non conoscere

la natura delle mie intenzioni, lo scopo de' miei sforzi, le ten-

denze delle dottrine che io difendo. E se vi ha delle ragioni ,

di cui voglio riconoscere la giustezza e la solidità, per lasciar-

mi nell'isolamento quasi completo, nella lotta in cui mi trovo

impegnato, non vi hanno nè vi possono avere delle ragioni

per crearmi nuovi imbarazzi, in luogo di portarmi soccorso :

per gittarmi delle pietre d'inciampo sul cammino, invece di

appianarmi la via ; per cercare d'abbattermi, invece d'in-

coraggiarmi ; per volere spezzarmi le braccia, invece di for-

nirmi le armi ; per porsi dal lato de' miei avversarii, ed ir-

rompere contro di me, invece di ajutarmi a combatterli ;

per spandere finalmente la diffidenza ed anco il moteggio

contro la mia persona e i miei principii, in un istante in

cui il credito non sarebbe mai troppo onde ottenere un

qualche successo sui nemici del cattolicesimo. Si è ciò che

vi è stato suggerito di fare, signor visconte, in apparenza

per interesse della riputazione del vostro illustre genitore,

ma in realtà, io lo ripeto, nell'interesse delle più malvage

passioni. Imperciocchè, secondo mi viene asserito, tra co-

loro che vi hanno servito da testimoni nel duello che mi

avete dichiarato, si rinvengono alcuni di quegli infelici

ecclesiastici che il vostro venerabile e zelante fratello, il

cardinal di Lione, come egli medesimo mi narrò , ha dovuto

allontanare da alcuni istituti di religiose e di fanciulle ,

perchè, da buoni giansenisti, essi non permettevano loro,

nella ricorrenza medesima della Pasqua, d'avvicinarsi alla

sacra mensa .

Per avventura però i vostri attacchi, malgrado la solen-

nità che siete stato forzato di dar loro, non hanno avuto il



178 DELLA VERA

brillante successo che si attendevano; il buon senso pari-

gino ne ha reso giustizia. Ma se io non ne sono partito fe-

rito al cuore, se io non ne sono rimasto colpito, non è al

certo vostra la colpa nè de' vostri consiglieri e de' vostri

cooperatori ; e non è men vero che una tale condotta, ma-

nifestamente contraria ai veri sentimenti del zelo per la

religione, non è cristiana, non è cattolica, e molto meno

ancora ecclesiastica.

66

Io posso aggiungere ch'essa non è neppure francese. Io ho

amato la Francia, ho coltivato la vostra lingua e la vostra

letteratura quasi col medesimo calore con cui ho coltivato

la lingua e la letteratura latina, ed anco la lingua e la let-

teratura italiana, al punto d'aver alle volte mosso qualche

ira ne' miei concittadini, al punto che è stato detto di me :

È un francese , nato per caso in Sicília. » La mia nullità

tale da non poter accrescere, siccome vorrei, le glorie

della Francia ; e la Francia, sotto tale rapporto, non abbiso-

gna che di sè medesima. Ma infine, un ecclesiastico il quale

non è stimato siccome l'ultimo del suo proprio paese, il quale

sceglie la Francia per sua novella patria; un ecclesiastico

al quale si rende la giustizia di confessare non aver lui

degradato una delle più belle creazioni dello spirito catto-

lico, la lingua francese, giacchè non le ha fatto parlare che

le magnificenze dei Libri Santi e le grandi e sublimi verità

del cattolicesimo ; un ecclesiastico il quale, dall'istante in

cui ha calcato il suolo francese, non ha mai cessato di vo-

ler farvi del bene secondo la misura delle sue forze, non

potendolo secondo l'estensione delle sue brame, acconcian-

dosi d'altronde alle sue consuetudini, rendendo omaggio ai

suoi grandi uomini, rispettando il suo governo, le sue leggi,

le sue istituzioni, il suo genio, il suo spirito ed anco le sue

bizzarrie ; un ecclesiastico finalmente al quale non si può

rimproverare , la Dio mercè , d'essersi per un solo istante

reso indegno dell'ospitalità che è venuto dimandare alla



E DELLA FALSA FILOSOFIA 179

1

Francia, in virtù delle sue antiche simpatie verso la Fran-

cia ; quest'ecclesiastico, io dico, avea diritto, mi sembra, a

qualche particolare riguardo, nel mezzo del popolo più in-

civilito del mondo, almeno nella sua qualità sacra di stra-

niero , di cui ha la coscienza di non avere in modo alcuno

abusato. Profittare del suo isolamento per attaccarlo , tor

mentarlo, avvilirlo, non è atto nobile, voi ne converrete,

non è atto generoso ! che anzi è viltà, e per questa ragione

io lo ripeto, non è atto francese ; imperciocchè nulla di ciò

che è codardo potrebbe esser francese.

Ma questa doglianza, se tale ella è, è volta a tutt'altro

che alla generalità. In quanto alla generalità, non saprei

ripeterlo quanto basta, io non posso che lodarmi al più

alto grado dell'accoglimento che mi si fa in Francia,del-

l'ospitalità nobile e generosa che vi họ incontrato. Le au-

torità mi hanno costantemente onorato de' loro riguardi e

della protezione loro. I principali pastori, le cui dioçesi ho

evangelizzato, mi hanno onorato della loro stima e della

loro fiducia. Da per tutto, nel popolo, ho trovato simpatie

onorevoli , riguardi, indulgenza e rispetto. Ho rinvenuto la

generosità anco tra i miei avversarii scientifici. Tra i laici di

tutte le classi e di tutte le opinioni, come ancora tra gli

ecclesiastici , ho incontrato amici nobili e generosi la cui af-

fezione e l'attaccamento m'avrebbero fatto obliare la patria,

se la patria potesse mai venire obliata. La mémoria di

tutto ciò è scolpita nel mio cuore, egiammai non potrà can-

cellarsi. Intanto mi gode l'animo di poter rendere a tutti le

dovute grazie in questo momento: essendo uno de'primi

doveri del cristiano, al pari che dell'uomo onesto, l'altamente

attestare la propria riconoscenza.

Una tale doglianza non si rivolge neppure a voi, signor

visconte, poichè avete voluto terminare la lettera che vi si

è fatta scrivere con queste parole, che ho ripetuto di già e

che mi reco ad onor di ripetere ancora. " Queste osservazioni



180 DELLA VERA

>> non m'impediscono, mio reverendo padre, di riconoscere

>> tutto il merito delle vostre Conferenze, la loro estrema

» utilità, e di partecipar sinceramente all'ammirazione che

-> hanno destata.... Voi ci riconducete la verità, la quale erasi

» allontanata da lungo tempo dalle nostre scuole razionali-

» stiche, e voi ci mostrate che non può essa rinvenirsi se

>> non retrocedendo di varii secoli. Io mi congratulo con voi

>> che ci facciate far questi passi retrogradi verso le regioni

» della luce e ci sgombriate un terreno che il razionalismo

» avea colmato di tanti errori. » Questa testimonianza, co-

tanto indulgente e cotanto onorevole per me, la quale, e

per i sentimenti e per lo stile, fa un singolare contrasto con

tutto ciò che è preceduto nella lettera che portą la vostra

firma, è forse il solo passo che vi appartiene, che voi mede-

simo avete scritto, e aggiunto a tanta farragine d'opposizioni

senza fondamento, di grossolane accuse, di aperte contradi-

zioni, di fatti inventati, che hanno osato porre a conto vo-

stro . Vi siete avveduto che una tal lettera poteva troppo

ecclissarvi, rendervi troppo deforme : avete perciò voluto ag-

giungervi queste linee di vostra mano, alle quali si può

riconoscere la vostra lealtà e la vostra politezza, alle quali

si può riconoscere quel che siete realmente. Non mi resta

adunque a far altro che a rendervi grazie di ciò ed a per-

donarvi tutto il rimanente.

Una tale doglianza adunque non si rivolge che a quella

società la quale, siccome io dissi nel principio di questo scritto,

non ha voluto retrocedere dinanzi alcun mezzo, la quale ha

posto in opera anco la calunnia, per rendermi nojosa la

vita in Francia, impossibile il compimento del bene e l'e-

sercizio del mio ministero, senza aver potuto riuscirvi. Ho

dovuto strapparle la maschera; ho dovuto far conoscere,

una fiata per sempre, le sue mene. Ho dovuto palesare la

cattiva fede, l'ipocrisia e la stupidità degli attacchi ch'essa

ha voluto movermi sotto il manto del zelo, sotto il velo delle



E DELLA FALSA FILOSOFIA 181

glorie nazionali, della scienza e della religione. Una volta

rischiarata l'opinione pubblica sullo spirito e sui mezzi, sui

sentimenti e la scienza di tali soggetti, i quali hanno saputo

sorprendere e trarre ne' loro ignobili interessi anco qualche

sincero cattolico, qualche zelante ecclesiastico, qualche ani-

ma accorta come la vostra, io potrò d'ora innanzi dispen-

sarmi dal fare attenzione a tutto ciò ch'eglino vorranno dire

e operare contro di me. Io potrò ancora spregiarli senza il

minimo inconveniente, e procedendo nel preso cammino,

continuare i miei lavori per la distruzione della falsa, per

la restaurazione della vera filosofia.

Io debbo adunque esservi riconoscente , signor visconte,

d'avermi, colla vostra inqualificabile lettera, fornito l'occa-

sione di meglio sviluppare le mie dottrine filosofiche, e fare

questa pubblica manifestazione de'miei sentimenti che io

doveva alla Chiesa, alla Francia, al mio paese, a' mici amici,

a me stesso.

Vogliate gradire, signor visconte, la protesta della mia più

alta considerazione.

(

PADRE VENTURA DA RAULICA, ..

ex-generale dell'ordine de' Teatini .

Vera e falsa filosofia.
12

)





INDICE

J

$ 1. Modo di procedere poco delicato del visconte Vittore di Bonald nella

sua lettera al padreVentura. Inesattezza dei fatti coi quali il visconte

giustifica questa lettera. Insinuazioni poco benevoli confutate. Più è

acompatirsi il visconte che il padre Ventura d'essere stato mal ser-

vito dalle sue rimembranze e dai suoi amici . Pag. 5

§ 2. Voci sparse che il vero autore della lettera indirizzata al padre Ven-

tura non è il signor di Bonald, ma una società CARTESIANO- GIANSE-

NISTICA. La circostanza che questa lettera è meno una difesa del

signor di Bonald padre che l'apologia del cartesianismo prova che

tali voci non sono prive di fondamento. Il nuovo Pascal o il novello

Arnaldo. Dichiarazione del padre Ventura, il quale intende indiriz-

zare le sue riprensioni e le sue censure non già al signor di Bonald,

ma a quella società che lo avrebbe ingannato. Vantaggi di questa po-

lemica per il signor di Bonald e per il padre Ventura. È per que-

st'ultimo un'occasione di maggiormente sviluppare le sue dottrine

filosofiche . .
...

D 40

§ 3. Il visconte non ha nulla appreso di nuovo al padre Ventura,/addi-

tandogli l'abbandono universale della filosofia scolastica nel decimot-

tavo secolo. In qual modo il padre Ventura avea di già dimostrato e

ragionato questi fatti nelle sue Conferenze . È falso che il padre Ven-

tura abbia opposto al signor di Bonald padre d'aver ignorato la sco-

lastica, avendogli apposto solamente d'averla maltrattata senza co-



184 INDICE

J

noscerla. Gli scolastici mal giudicati dal signor di Bonald padre.

Parte non molto seria del signor di Bonald figlio, allorchè vuol di-

fendere suo padre da una accusa che non gli venne fatta, lasciando

sussistere l'errore di cui viene accusato . Pag. 13

§4. Il signor di Bonald padre vendicato dagli attacchi della modestia del

signor di Bonald figlio, che avea affermato suo padre non essere

stato filosofo di professione è non aver voluto comporre alcun trat-

tato filosofico . Economia ed ordine de' suoi scritti filosofici. Elogio

del suo ammirabile trattato SOPRA DIO. Quanto sarebbe stato egli più

grande se conosciuto avesse san Tomaso.
18

$ 5. Confutazione dell'asserzione dell'autore della lettera, NON ESSERE NE-

CESSARIO DI STUDIAR LA SCOLASTICA. Questa opinione prova l'igno-

ranza della filosofia. Che cosa è una filosofia ? non ve ne ha che una

sola verá , siccome non havvi che una sola vera religione. In che con-

siste la filosofia scolastica ? Suo principio, suo fondamento, suo me-

todo , suoi risultati. La filosofia scolastica la sola vera, perché la sola

uscita dal cristianesimo. D 21

§ 6. Supposizione inammissibile dell'autore della lettera , che senza stu-

diar gli scolastici , si possa aver ricorso alle fonti medesime cui essi

attinsero . Sua confessione del torto che si è avuto dopo Cartesio

·di abbandonar san Tomaso. Vantaggi che la scolastica, secondo il

signor di Bonald padre, ha recato alle scienze ed alla letteratura. Ciò

di che i grandi uomini del secolo decimosettimo andarono debitori a

questa filosofia. La sua caduta ha cagionato la decadenza degli studii

serii ed ha condotto il secolo decimottavo. D 27

$7. Epilogo della seconda parte della lettera del signor di Bonald. Torti

ch'egli si fa. Non gli vien tolto nulla col contrastargli la gloria d'es-

ser filosofo . Prova che il padre Ventura siasi solamente doluto che

l'ignoranza della scolastica abbia in qualche modo traviato il signor

di Bonald padre, e prova dell'essere al tutto falso che il padre Ven-

tura abbiagli rimproverato d'aver seguito UN METODO FONDATO UNI-

D 30
CAMENTE SULLA RAGIONE.

§ 8. Due nuovi attacchi totalmente gratuiti del signor di Bonald figlio,

contro il padre Ventura. Prova che questi avea in fatti chiaramente ,

definito ciò che intende per FILOSOFIA DIMOSTRATIVA. Falso ragiona-

mento dell'autore della lettera. Fénélon non ha seguito la filosofia

INQUISITIVAdi Cartesio.. 36

§ 9. Nuove strane asserzioni del signor visconte. Gran confusione di lin-

guaggio e d'idee. Il padre Ventura non ha detto ciò che gli si fa dire

in tali asserzioni . Quale sia la filosofia di cui il padre Ventura ha

asserito, seguendo san Paolo, essere SENZA BASE E PRIVA DI RISULTATI .

1



INDICE 185

La filosofia difesa dal signor visconte è il RAZIONALISMO puro. Sor-

presa e scandalo cagionati da tale difesa. Pag. 39

§10. Il signor di Bonald figlio confutato da suo padre. Magnifico brano

di quest'ultimo, provante che la filosofia INQUISITIVA, come il padre

Ventura ha detto, non ha nè base nè risultati, e che la filosofia ni-

MOSTRATIVA è la sola vera filosofia... 43

§11 . Strare accuse del signor di Bonald figlio contro la filosofia DIMO-

STRATIVA nel modo in cui il padre Ventura la intende. Come questi

avea prevenuto e confutato in anticipazione tali accuse. La filosofia

DIMOSTRATIVAè stata per lo spazio di varii secoli, la filosofia dei Padri

e dei dottori della Chiesa. Suoi felici risultati rispetto alla ragione e

alla scienza. Sant'Agostino e san Tomaso. Incredibile asserzione del

signor di Bonald figlio, non essere stato seguito altro metodo in

filosofia che quello da lui difeso. » L'ignoranza della filosofia cristiana ,

causa d'un tale abbaglio.
D 47

§ 12. Si prosegue a confutare, colla testimonianza del signor di Bonald

padre, l'asserzione del signor di Bonald figlio, il quale afferma che

⚫ la filosofia DIMOSTRATIVA distrugge la ragione e la scienza. » Soc-

corsi che la scienza, al contrario, rinviene nella filosofia della fede.

Es empio dello stesso signor di Bonald padre e di Bossuet. Il suo dis-

corso sulla STORIA UNIVERSALE è un grande atto di ſede. Il dubbio

balbetta , la sola fede parla. Altra asserzione del signor di Bonald

figlio, la filosofia DIMOSTRATIVA non essere una filosofia » confutata

dall'esempio di Fénélon e di san Tomaso. 51

§ 13. Il signor di Bonald risponde manifestamente a suo figlio per avere

questi affermato che suo padre ha seguito un metodo che poggia

unicamente sulla ragione e che questo metodo è eccellente e naturalis-

simo. Il signor di Bonald ha preso le mosse dalla fede. Il suo me-

todo è stato il DIMOSTRATIVO, quello stesso difeso dal padre Ventura.

Conseguenze felici di questo metodo. La filosofia INVESTIGATRICE e la

filosofia CREDENTE. 56

§ 14. Critica severissima ma giusta che il signor di Bonald padre fece

del metodo di Cartesio. Sciagurato inganno del signor di Bonald figlio

d'aver fatto di suo padre un cartesiano..
61

§ 15. Altra asserzione del signor di Bonald convinta di falsità. Gli uomini

religiosi e illuminati hanno veramente riprovato il metododi Carte-

sio. Acerba sentenza del signor di Bonald padre risguardante il dubbio

cartesiano. Il padre Ventura non è andato tant'oltre. Novello abbaglio

del signor di Bonald figlio su tale soggetto. Additando i funesti effetti

della filosofia INQUISITIVA, il padre Ventura non ebbe in mira Carte-

sio,ma i filosofi RAZIONALISTI . Ipocritaempietà di questi filosofi ..
65



186 INDICE

$ 16. Altra curiosa asserzione del signor di Bonald figlio, cioè che « molti

uomini celebri parteggianti per la filosofia INQUISITIVA continuano

a godere una fama meritata a cagione dei servigi che avrebbero reso

D alla scienza e alla religione . Tra questi uomini celebri il signor

di Bonald non avrà il coraggio di comprendere i filosofi viventi di

sua conoscenza ; poichè gli vien dimostrato dal suo genitore che non

ve ne ha neppure tra i filosofi INVESTIGATORI che sono gia morti. Oblio

e discredito in che sono caduti i filosofi INVESTIGATORI. Sostenere il

contrario è un mentire alla storia. Triste celebrità che ha conservato

il solo Cartesio. Il padre Ventura, con giusta ragione, senti pietà pel

Cartesio il quale, se fosse vivo, avrebbe pietà di sè stesso . Pag. 69

§ 17. Altre otto false asserzioni che il signor di Bonald figlio ha com-

preso in poche linee. Si confutano le sei prime, e si prova 1.º non

essere il padre Ventura che ha chiamato UNIVERSALE il dubbio di Car-

tesio , ma il signor di Bonald padre, secondo Cartesio stesso ; 2.º che

questo dubbio non è nulla meno che METODICO; 3.º che non servi per

nulla al suo autore ; 4.º che l'10 PENSO, DUNQUE IO SONO, di Cartesio,

non è una verità ch'egli abbia conservato malgrado il suo dubbio;

5.º che questa pretesa verità primitiva non è che una vera balordag-

gine. La verità secondo san Tomaso. Il CRITERIO secondo gli scola-

stici . Perchè essi ne esclusero il SENSO INTIMO. 6.º Disputa di sant'A-

gostino contro gli accademici. Questo dottore non fece giammai dell'io

SO CHE VIVO , il principio della sua filosofia. Sant'Agostino è stato

citato falsamente dal signor di Bonald figlio, e quest'ultimo è stato

compiutamente ingannato..
75

§ 18. Si confutano le due ultime asserzioni del signor di Bonald figlio.

Mancanza di delicatezza di questo nel non aver detto una sola parola

delle dimostrazioni istoriche che il padre Ventura avea riportato in

favore della proposizione : LA FILOSOFIA INQUISITIVA È E SARA' SEM-

PRE SENZA RISULTATO. Vengono opposte adunque al signor di Bonald

le dimostrazioni istoriche che lo stesso padre suo ha date in favore

di tale proposizione, e la critica sanguinosa ch'egli fece della filosofia

INQUISITIVA antica e moderna. A. 83

§19, Si continua a confutare, con le testimonianze del padre suo, l'as-

serzione del signor di Bonald, che la filosofia INQUISITIVA può avere

felici risultati. Quadro terribile che il signor di Bonald padre ha

fatto della miseria e delle ruine della filosofia de' giorni nostri ; ed

elogi ch'egli aggiunse sulla filosofia DIMOSTRATIVA. Il signor di Bo-

nald padre da ragione su tutti i punti al padre Ventura, gittando

suo figlio nello spiacevole labirinto di questo quadrilemma , donde

non può uscire : o di non aver letto le opere di suo padre, o di non



INDICE 187

A

>

1

averle comprese , o di averle obliate , o di non aver voluto esser

Pag. 89leale..

$ 20. Tre altre imputazioni del signor di Bonald figlio contro il padre

Ventura. Incominciasi col confutare la prima , cioè che il padre

Ventura ebbe torto di dichiarare falsa questa definizione dell'uomo

del signor di Bonald padre: UN'INTELLIGENZA SERVITA DA' SUOI OR-

GANI. » Che cosa è una definizione? L'essenza dell'uomo consiste in

ciò, che l'anima ed il corpo vi sono sostanzialmente uniti in modo

che formano un composto sostanzialmente uno. Ragioni colle quali

il padre Ventura avea dimostrato la falsità della definizione dell'uo-

mo, dissimulato dal signor di Bonald figlio, malgrado l'impressione

ch'esse fatto aveano sul suo spirito.
D 96

§ 21. Si continua la confutazione della stessa accusa. Epilogo delle ra-

gioni provanti che la definizione bonaldiana dell'uomo esclude for-

malmente l'unione sostanziale dell'anima e del corpo, e che essa è

falsa in filosofia quanto sarebbe in teologia la definizione di Gesù

Cristo : UN DIO SERVITO DALL'UOMO. Vera definizione di Gesù Cristo

secondo l'Evangelo e dell'uomo secondo san Tomaso. Malamente dal

signor di Bonald padre fu combattuta questa definizione, che è la

sóla vera e perfetta.. • 101

§ 22. Si torna sulla stessa accusa. Importanza della dottrina dell'unione

sostanziale dell'anima e del corpo nell'uomo, a spiegare varii dogmi

cristiani e gli effetti dei sagramenti. È questa la ragione per la quale

un concilio generale ha consagrato questa dottrina. Omaggio reso

alla scolastica da Bossuet. Le definizioni dell'uomo che il signor'di.

Bonald figlio attribuisce a sant'Agostino ed a Bossuet non sono af-

fatto identiche colla definizione del signor di Bonald. Quelle sono

incomplete, nel mentre questa è erronea. Le sottigliezze nelle scienze

intellettuali ; sovente il cangiamento d'una lettera vi cangia tutta

intiera una dottrina . » 106

§ 23. Rispondesi alla seconda imputazione, essersi cioè contradetto il pa-

dre Ventura coll'aver criticato un tempo la definizione bonaldiana

ch'egli avea in altro tempo lodata. Cangiare d'avviso sopra un'opi-

nione scientifica non è contradirsi. Egli è possibile, per un privilegio

singolare , che il signor di Bonald figlio non abbia giammai can-

giato d'avviso su nulla, e che, vecchio, egli sia ciò che era in gio-

ventù. Questa però non è una ragione da poter rimproverare al pa-

dre Ventura d'aver abbandonato all'età di 59 anni le opinioni che

avea all'età di 27. Sono 23 anni che il padre Ventura ha annun-

ciato e motivato il suo cangiamento, e criticato la filosofia del signor

di Bonald padre, senza che la PIETA' di suo figlio ne sia stata allora
(



188 INDICE

commossa. Questo cangiamento onora la lealtà del padre Ventura.

Non è a maravigliarsi se questi siasi a 27 anni ingannato sul conto

del signor di Bonald , allorchè sant'Agostino confesso all'età di 73

anni che a 40 erasi ingannato sul conto di Platone.. Pag. 112

$ 24. Rispondesi all'opposizione del visconte Vittore al padre Ventura,

⚫ d'aver censurato la definizione dell'uomo del signor di Bonald,

che ha recato tanto bene. » Questa definizione è causa oggidì di tanto

male, quanto altre volte fu causa di bene. Altro non è che la restau-

razione della psicologia di Platone, della quale lo stesso signor di

Bonald ha mostrato gli effetti funesti. Analogie tra la causa di tutti

gli errori in filosofia e la causa di tutte le eresie in religione. Quelle

derivane dalla falsa idea che formasi dell'uomo, siccome queste dalla

falsa idea che formasi di Gesù Cristo. L'IDEALISMO e il MATERIALISMO

valgono come l'ARIANESIMO e il MANICHEISMO. Importanza di tornare

oggidi alla filosofia cristiana. Il signor di Bonald era a ció un impe-

dimento che bisognava allontanare. Solamente per tale scopo il pa-

dre Ventura ne ha combattute alcune dottrine. Il padre Ventura non

sostiene che le opinioni degli altri, perchè le crede vere. Pretensione

esorbitante del signor visconte a tale proposito, e mancanza di lealtà

nell'aver dissimulato le ragioni per le quali il padre Ventura ha at-

taccato le dottrine del signor di Bonald..
.. 120

§ 25. Tre altre opposizioni del visconte Vittore al padre Ventura. Si con- 1

futa la prima. La dottrina delle idee innate secondo Platone e Car-

tesio . Il signor di Bonald ha partecipato all'opinione di quest'ultimo .

Egli medesimo ha detto e provato che LA PAROLA È L'IDEA E TUTTA

L'IDEA. Ingiustizia del visconte Vittore d'aver accusato d'ingiustizia

il padre Ventura per aver detto che , secondo il signor di Bonald ,

le idee ci giungono di già formate dalla parola e nella parola.. 129

$ 26. Smemoraggine o cattiva ſede dell'autore della lettera nell'attri-

1 buire in secondo luogo al padre Ventura d'aver apposto al signor

di Bonald ch'egli abbľa negato ogni attività allo spirito umano ,

mentre che il padre Ventura non gli mosse quest'accusa che rispetto

alla FORMAZION DELLE IDEE. Il signor di Bonald convinto egli mede-

simo del difetto ch'avea rilevato in Condillac , d'esser cioè chiaro

nello stile ed oscuro nelle dottrine. Sua confusione d'idee sull'ori-

gine delle idee. Prove ch'egli ha meritato giustamente l'accusa del

padre Ventura, avendo egli medesimo dichiarato che lo spirito umano

è PASSIVO relativamente alle idee. 135

$ 27. Si prova che il padre Ventura non è stato ingiusto nell'affermare

che la dottrina del signor di Bonald sulle idee ha dei tratti d'affi-

nità colla dottrina di Locke sul medesimo soggetto. Che cosa è IN-



INDICE 489

TENDERE secondo san Tomaso. La dottrina bonaldiana implica la ne-

gazione dell'intelletto umano. Dispiacere del padre Ventura d'aver

dovuto mostrare i pericoli di tale dottrina . La colpa è del signor vis-

conte Vittore. Il padre Ventura , insistendo su tale riguardo , non

mira tanto alla sua propria difesa , quanto alla difesa della dottrina

scolastica, che si è voluta screditare. . Pag. 142

$ 28. Altri tratti d'affinità della dottrina bonaldiana con le dottrine ma-

terialistiche. Natura dell'intelletto umano. II signor di Bonald non

vi ha nulla compreso. Egli ha indovinate molte verità senza averne

saputo trarre un partito. Suo bel passo sulle idee, mancante di ve-

rità. Magnifica dottrina di san Tomaso sull'intelletto umano forman-

tesi l'idea come l'intelletto divino genera il suo verbo. Facoltà di ge-

neralizzare ; in qual modo si eserciti. LA BELLEZZA ESPRESSA, L'IDEA

E IL VERBO : tre cose distinte nell'intelletto umano. Sua superiorità

sull'anima dei bruti. Fenomeni mal spiegati del selvaggio dell'A-

veyron. Questo selvaggio avea alcune idee. Differenza tra le IDEE e le

COGNIZIONI non accusate dai filosofi. I sordo-muti. 147

§ 29. Continuazione del medesimo soggetto. Che è la cognizione? In qual

modo l'intelletto conosca l'universale nel singolare, si formi idee, e

non già imagini, anco degli oggetti materiali, e pensi senza le parole .

Il respiro dello spirito. L'ignoranza di queste operazioni dell'intelletto ,

causa di strani abbagli per il signor di Bonald. Errore della sua dot-

trina, che l'anima pensi per mezzo del cervello. Il signor di Bonald

sembra riconoscere egli medesimo che la sua dottrina sulle idée è in-

conciliabile col fenomeno del pensiero. I suoi errori sono quelli de'

filosofi del secolo diciassettesimo. Profonda ignoranza di questi filo-

sofi sulle operazioni dell'intelletto , causa di tutti i loro errori . Le

due scuole IDEALISTICA E MATERIALISTICA conducenti, per due strade

opposte , allo scetticismo. Stato orribile della filosofia de' nostri

giorni .
D 157-

§ 30. Sublimità, giustezza e importanza della dottrina scolastica risguardo

alla questione delle idee. L'intelletto divino, l'intelletto angelico e l'in-

telletto umano. Per mezzo della sola dottrina scolastica si comprende

lá ragione dell'unione dell'anima col corpo, e in qual maniera l'in-

telletto umano , quantunque abbisogni dei fantasmi trasmessi dal

corpo, per formarsi le idee, intende senza il soccorso del corpo. Prova

risultante da ciò in favore dell'immortalità dell'anima. L'idealismo

e- il materialismo procedenti dalle verità ESCLUSIVE ed ESAGERATE. La

sola dottrina scolastica può riunir ciò che havvi di vero in questi

due sistemi , rispetto all'essere umano, e far cessare la guerra su ta

punto nel mondo filosofico , che senza di ciò sarà eterna . È ció che
1



190 INDICE

questa dottrina fece altre volte, e ch'essa farà ancora, allorquando

vorrà farsi ad essa ritorno.. • Pag. 167

$ 31. Conclusione. La restaurazione della filosofia cristiana è da venti-

cinque anni lo scopo dei lavori del padre Ventura. Disegno nel quale

egli crede essere stato condotto dalla Providenza a Parigi, e maniera

con cui egli ha procurato di raggiungere questo scopo in un interesse

universale. Soggetto delle sue Conferenze. Egli è solo impegnato in

una lotta difficile contro alcuni nemici del cattolicesimo. Condotta di

coloro che hanno procurato di contrariarlo, invece di venirgli in soc-

corso, contraria ai veri sentimenti del zelo cattolico; questa condotta

è ancora vile, e perciò essa non è francese; essendo il padre Ventura

uno straniero che ha rispettato il paese che gli ha dato ospitalità. Una

tale doglianza non si rivolge alla generalità, di cui il padre Ventura

deve lodarsi ed alla quale vuole testimoniare la sua riconoscenza.

Questa doglianza non si rivolge neppure al visconte Vittore, il quale

ha nobilmente ritrattato alla fine ciò che gli si è fatto scrivere nel

rimanente della sua lettera. Questa doglianza rivolgesi alla società

giansenistica che il padre Ventura ha dovuto porre al nudo una fiata

per sempre onde non doversene più occupare....
474



DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

DELLA

VERA FILOSOFIA

RAGIONAMENTO



ر



DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

DELLA

VERA FILOSOFIA

مل

Come il linguaggio è l'espressione delle idee dell'uomo,MOME

così la letteratura è la manifestazione delle dottrine della

società. Le belle lettere sono dunque le forme graziose e gen-

tili con cui un popolo esprime la sua scienza ; sono la gran

parola con cui parla il suo pensiero, con cui altamente an-

nunzia la sua religione e la sua filosofia. Perciò quanto più

di verità vi è nella filosofia e nella religione di un popolo,

tanto più vi è nella sua letteratura di solidità , di bellezza

e di perfezione. Poichè, come Platone ha detto , « Il bello

non è che il riflesso e lo splendore del vero. »

La letteratura adunque del secolo di Augusto non dovette

la sua eccellenza che al gran tesoro delle tradizioni e delle

verità primitive, Che Roma conservo, a dispetto dell'ido-

latria , e che , prima di cancellarsi affatto, rifletterono una

gran luce sopra le lettere: come una lampada sfavilla di un

gran chiarore prima di estinguersi , e quando queste tradi-

zionali verità si ecclissarono affatto, sotto l'influenza funesta

de' costumi di Tiberio e della filosofia di Epicuro ; quel po-

polo romano, nel cui orecchio echeggiavano ancora i versi

di Virgilio e le arringhe di Cicerone, non ebbe più in let-

teratura che Persii e Giovenali, Claudiani e Petronii .

i

}



194 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

১ Cosi ancora una gran nazione, in tempi a noi più vicini,

appena cambiò la verità coll'errore, il Dio della fede colla

dea della ragione; nello stesso baratro in cui gittò la sua

vera filosofia e la sua vera religione, perdette la sua vera

letteratura : e il popolo che aveva ascoltato Bossuet e Racine,

Corneille e Bourdaloue, non gustò più che la poesia della

Marsigliese accompagnata dalla musica del tamburo e del

cannone, e l'eloquenza di Robespierre col suo terribile eco

nella guillottina.

Al contrario, nel secolo decimoterzo, in cui la società cri-

stiana fu più che mai ricca di solide verità; risplendette la

più nobile, la più robusta, la più elevata, la più magnifica

poesia; ed il principe di tutti i filosofi e di tutti i teologi,

san Tomaso, ispirò e produsse in iscena l'Alighieri, il prin-

cipe di tutti i poeti. Ed oh come brillarono bene allora in-

sieme, personificati in questi due grandissimi uomini, il ge-

nio delle lettere e il genio del sapere !

Poichè dunque la vera filosofia è l'ara da cui prende il
suo sacro fuoco e le sue ispirazioni la vera poesia. Ho cre-

duto di servire la causa della vera poesia, prendendo oggi a

trattare del principio fondamentale della vera filosofia; e di

far cosa grata a questa insigne adunanza di veri letterati,

di veri poeti e di veri filosofi : tanto più che parleremo del

Principio fondamentale della vera filosofia nelle sue atti-

nenze più intime col principio fondamentale della vera teo-

logia e co' più grandi e più cari misteri della religione. Cosi

il mio ragionamento filosofico ad un tempo e religioso, sarà

conforme al carattere di cui son rivestito, al santo tempo in

cui siamo ed alle disposizioni del nobil consesso cui ra -

giono, composto di persone che, per quanto gustino e sen-

tano squisitamente il bello, sono però più vaghe e più stu-

diose del vero : e do principio.

Era l'Avvento del 1844.



DELLA VERA FILOSOFIA 195

PEr quanto grande e stupenda sia la meccanica dell'uni-

verso, pure non vi è chi non sappia che il cielo cogl'im-

mensi corpi luminosi che lo adornano, la terra coll'infinita

varietà degli animali e delle piante che l'abbelliscono, e gli

angioli stessi, destinati a corteggiare l'Essere infinito attorno

al suo trono, sono usciti dal nulla a una sola parola ed in

un solo istante; e che la creazione intera non è che l'effetto

di un comando generale pronunziato dall'eterno Fattore con

una specie d'indifferenza ; Ipse dixit, et facta sunt; ipse

mandavit, et creata sunt.

Solamente l'uomo non fu formato di questo modo. Per

la creazione di esso parve che il Creatore avesse chiamato

a consiglio la sua sapienza. Egli stesso ne configurò in parti

la creta onde formò l'ammirabile struttura del corpo umano.

Dal fondo del divino suo cuore trasse lo spirito animatore

con cui lo arrivò. In somma, dice maravigliando Tertullia-

no, l'uomo solo è stato da Dio formato non colla parola di

un padrone imperioso ma colla mano affettuosa di un tene-

rissimo amante ; Non imperiali verbo, sed familiari manu.

Ma donde mai tanta parzialità d'industrie e di amore

nella formazione dell'uomo, che, inferiore all'angiolo per na-

tura, non è nè la più bella nè la più nobile nè la più per-

fetta delle opere di Dio ?

San Paolo ha alzato una parte del velo che ricuopre il

profondo mistero nascosto in questa semplice e sublime isto-

ria de' Libri Santi, avendo detto che il primo Adamo fu il

tipo, la figura in piccolo dell'Adamo secondo , che è Gesù

Cristo ; Adam primus, qui est forma futuri. Non ci mera-

vigliamo adunque, segue a dire Tertulliano, che il creatore

(



> 196 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

)

7

abbia posta una si squisita diligenza nel creare il primo

Adamo: poichè, nel maneggiarne la creta, ebbe in vista, co-

me idea archetipa, il grande originale dell'Adamo secondo ;

e la creazione dell'uno era il tipo dell' incarnazione dell'al-

tro ; Quidquid limo exprimebatur, Christus cogitabatur ho-

mo futurus . Col gran prodigio adunque di avere unite due

sostanze tra loro disparatissime, lo spirito e il corpo , e di

averne formato un sol uomo, volle il Creatore preludere e

preparare la ragione umana al prodigio ancora più grande

onde avrebbe un giorno unite due nature tra loro ancor più

distinte, la divina e l'umana, a formare un solo Gesù Cristo.

E col più astruso de' misteri della creazione, l'uomo, che è,

all'istesso tempo, intelligenza e materia, volle formare l'ima-

gine più fedele del più astruso de' misteri della redenzione

di GESU' CRISTO, che allo stesso tempo è uomo e Dio.

Da questa dottrina si profonda, che fa stupire il teologo,

ma sì ragionevole che appaga il filosofo, e sì graziosa e sì

gentile da ispirare il poeta, chiaramente deducesi che vi

sono tra l'uomo e Gesù Cristo attinenze intime, necessarie

analogie di somiglianza ; e che l'uno è come imagine ciò

che l'altro è come originale. Ed infatti la cattolica chiesa

tutte le domeniche si compiace, si delizia, con trasporto di

amorosa riconoscenza a Dio, di ammirare, di annunziare

queste analogie e queste attinenze tra l'uomo e Gesù Cristo ,

cantando, nel simbolo attribuito al grande Atanasio : Siccome

l'anima ragionevole e la carne è un sol uomo,cosi Dio e

l'uomo è UN SOLO Gesù Cristo ; Sicut anima rationalis et

caro unus est homo; ita Deus et homo UNUS est Christus.

Ora Gesù Cristo, il Verbo incarnato, essendo uomo e Dio ,

riassume in sè stesso tutta la teologia ; la quale non è che

la scienza soprannaturale di Dio e dell'uomo, e dei loro

rapporti; e così l'uomo essendo spirito e corpo, comprende

in sè stesso tutta la filosofia ; giacchè la filosofia non è che

la scienza naturale delle sostanze spirituali e corporee, e



DELLA VERA FILOSOFIA 197

delle loro relazioni. Comé dunque la vera teologia consiste

nel ben rispondere a questa dimanda: Che cosa è Gesù Cri-

sto ? Cosi nel ben rispondere a quest'altra dimanda : Che

cosa è l'uomo ? consiste la vera filosofia .

La fede universale della Chiesa, la Scrittura, i Padri, l'a-

postolica tradizione e la ragion teologica rispondono alla

prima dimanda : Che Gesù Cristo è un essere insiememente

uomo e Dio; e che è ipostaticamente uno, non ostante la

duplicità delle sue nature. E la fede universale del genere

umano, e il linguaggio di tutti i popli, e la natural tradi-

zione, e la ragion filosofica alla seconda dimanda : Che cosa

è l'uomo? rispondono esse pure: Che l'uomo è un essere

insiememente spirito e corpo, e che è sostanzialmente uno,

non ostante ta duplicità delle sue sostanze; Sicut anima

rationalis et caro unus est homo, ita Deus et homo unus

est Christus.

Come dunque la proposizione , che Gesù Cristo ( uomo e

Dio) è ipostaticamente uno in unità di persona, è il prin-

cipio fondamentale della vera teologia; così il principio fon-

damentale della vera filosofia si è questa proposizione : Che

l'uomo ( spirito e corpo ) è sostanzialmente uno in unità

di natura.

Per meglio intendere però un tal principio, eleviamoci

alcun poco dalle piatte e grossolane dottrine delle scuole

moderne ai nobili e spirituali concetti della metafisica cri-

stiana, che le moderne scuole deridono, perchè non la in-

tendono ; e non la intendono per la gran ragione sopra di

cui insisteva cotanto san Paolo allora quando diceva : L'uomo

animale non può intendere l'uomo spirituale e divino; Ani-

malis homo non percipit ea quae sunt Spiritus Dei.

Là parola forma, nel volgar senso, importa un accidente

modificativo o dispositivo della sostanza, una qualità che ri-

sulta dalle disposizioni diverse della quantità ; ed in questo

senso si dice che il tal volto, il tal corpo, il tale edificio ha

Vera filosofia.
13



198 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

forme belle o brutte, mostruose od armoniche. Nel senso filo-

sofico però forma significa quel principio sostanziale onde la

materia è determinata e sussiste in una certa specie di esserį.

Negli esseri inorganici (come il metallo, il sasso) la forma

si dice ancora principio interno, forza occulta, e di forma

ritiene semplicemente il nome. Negli esseri organici però

(come l'uomo, il bruto, la pianta) laforma si chiama ancora

anima : perchè essa anima gli organi, li mette in azione,

ed è il principio di tutti i loro moti spontanei o liberi e

di tutte le loro operazioni,

La differenza specifica di queste anime o forme si prende

della loro principale efficacia o virtù . Or, siccome la pianta,

per la sua forma non solo sussiste come ogni altro essere

inorganico, ma ancora è capace di crescere, di svilupparsi,

di nutrirsi, di riprodursi, in una parola, vegeta; così la forma

della pianta anima vegetativa si appella. Siccome il bruto

per la sua forma non solo sussiste come il corpo inorganico,

non solo vegeta come la pianta, ma ancora sente; così la forma

del bruto si chiama anima sensitiva . Siccome l'uomo per la

sua forma non solo sussiste come ogni inorganico corpo,

vegeta come la pianta, sente come il bruto, ma ancora in-

tende, nel che è quasi l'affine dell'angiolo e del medesimo

Dio; così la forma dell'uomo, anima intellettiva si nomina.

Di più : la forma dà l'atto sostanziale e la sussistenza (in

genere di sostanza) alla materia cui si unisce; e però si dice

pure forma sostanziale. Quindi ben s'intende ciò che ha

voluto dire il gran concilio ecumenico di Vienna con que-

sta proposizione, in cui si contiene tutta la vera psicologia

o la vera dottrina dell' anima: L'ANIMA INTELLETTIVA È LA

FORMA SOSTANZIALE DEL CORPO UMANO ; Anima intellectiva EST

FORMA SUBSTANTIALIS corporis humani.

La forma sostanziale, unita alla materia che le è propria,

costituisce altresi il sostanziale composto, ossia quel com-

posto in cui la materia e la forma, due principii separa



DELLA VERA FILOSOFIA 199

tamente incompleti, si completano reciprocamente nell'u-

nione e costituiscono naturalmente un tutto completo e

perfetto (come sono tutti i corpi fisici o naturali : un sasso,

una pietra, un frutto, un animale) ; a differenza del com-

posto accidentale, in cui i principii che lo formano sono

esseri di già specificamente sussistenti e completi pria del-

l'unione, e nell'unione non subiscono che una mutazione

puramente accidentale ed estrinseca (come sono tutti i corpi

artificiali o morali : una casa, un tempio, un esercito, una

famiglia, un popolo).

Siccome dunque l'anima intellettiva si unisce all'uman

corpo come forma sostanziale , così l'uomo è un vero so-

stanziale composto.

Nel composto sostanziale l'essere è proprio della forma,

e da essa comunicato alla materia (Forma dat esse rei ), di-

viene ad entrambe comune. Nel composto sostanziale per-

ciò non vi è che un essere solo : al contrario nell' acciden-

tale composto (formato dalla scienza o dall'arte), in cui i

principii conservano il loro essere rispettivo di che pria

della composizione godevano, vi sono tanti esseri quanti vi

sono principii che lo costituiscono.

Dove sono diversi esseri, sono altresi supposti diversi. It

composto accidentale è dunque realmente e fisicamente mol-

tiplice; ed assai impropriamente si dice uno, non avendo

che una accidentale, o morale, o nominale unità.

Ma dove non vi è che un solo essere, non vi è che un

supposto solo . Il composto sostanziale adunque (in cui non

vi è che un solo e medesimo essere ai due principii comune),

non ostante la duplicità de' due principii che lo costituiscono,

è fisicamente e sostanzialmente uno.

Ora, l'anima intellettiva è unita al corpo come forma so-

stanziale, che al corpo, comunica il suo medesimo essere, la

sua sussistenza: dimodochè, separato il corpo dall'anima, si

corrompe e si discioglie; non ha più alcun moto, alcuna

1



200 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

operazione, alcuna sussistenza, alcun essere. L'uomo adunque

(non ostante la duplicità delle sue sostanze) è un vero com-

posto sostanziale fisico, un solo individuo, un solo suppo-

sto, una persona sola. **

Le verità necessarie, per essere conosciute nel mondo, non

hanno aspettato le ricerche e le dispute della filosofía. Il

Creatore (come si ha dal capo xvi dell'Ecclesiastico) le ri-

velò tutte al primo uomo, avendolo formato nello stesso

tempo atto non solo a generare , ma ancora ad istruire la

sua posterità ( Div. Thomas , opusc. DE SCIENTIA PRIMI HO-

MINIS) ; e dal primo uomo queste verità, per tradizione, so-

nosi sparse in tutti gli uomini. In modo che (come l'istesso

Tullio lo ha notato ) vi sono più verità nel senso-comune

enella coscienza universale degli uomini di quello che nei

libri di tutti i filosofi insieme. Poichè dunque il principio :

che l'uomo è sostanzialmente uno in unità di persona, è

una verità necessaria alla scienza dell'uomo ; così è stata

essa sempre conosciuta e professata da tutti gli uomini : e

la prova chiarissima ne è il linguaggio naturale di tutti i

popoli (espressione fedele di tutti i loro sentimenti e di tutte

le loro idee). Imperciocchè, sebbene l'uomo pensi collamente,

operi colle mani, o coi piedi cammini pure (secondo la forma

di parlare di tutto l'uman genere) non si dice già : La mente

di Pietro pensa , le mani di Pietro operano, i piedi di Pie-

tro camminano; ma Pietro pensa , Pietro opera , Pietro

cammina. Ciò è a dire che, secondo l'idea e la credenza

dell' intero genere umano ( manifestata in questa sua ma-

niera di esprimersi si semplice e sì filosofica, si profonda

e sì misteriosa), le azioni umane non sono nè dell'anima nė

del eorpo, ma del corpo-animató, di tutto il composto, di

tutto l'uomo . Dunque, secondo l'idea e la credenza del

• È dunque sul senso comune, sulla coscienza universale degli uomini

che si fonda il canone degli scolastici : Actiones sunt coniuncti . Bisogna



DELLA VERA FILOSOFIA 201

genere umano intero, l'uomo (non ostante la duplicità di

sua sostanza) è un composto sostanzialmente uno, un solo

essere, una cosa sola .

Oh quanto è bello il vedere questa grande e importante

verità, in cui tutta si contiene la scienza dell' uomo, sulle

labbra di tutti gli uomini! Come è pur bello il vedere la

verità ancora più importante e più sublime: che Gesù Cri-

sto è ipostaticamente uno in duplicità di natura, nelle bocca

di tutti i cristiani !

Ma quello che basta all'umile fede, che si contenta di

credere , non basta alla scienza orgogliosa, che smania di

disputare. I filosofi gentili vollero a tutti i conti intendere

il gran mistero dell'unione sostanziale dell'anima col corpo

nell'uomo, come più tardi gli eretici vollero eziandio a tutti

i conti intendere il mistero ancora più incomprensibile del-

l'unione ipostatica della divinità sull'umanità in Gesù Cristo

però eccettuare la nobile, sublime, e, direi quasi, divina operazione d'in-

tendere, che è tutta propria solamente dell'anima. Giacchè, come insegna

san Tomaso , l'anima umana intende non già perchè è unita al corpo, ma

perchè l'intelletto divino rifiette un raggio della sua luce ineffabile sul-

l'intelletto umano ; Signatum est super nos lumen vultus tui, Domine .

Pel corpo , finchè l'anima vi è unita , vengono solo all'imaginazione i

fantasmi ; e perciò è verissimo il canone di san Tomaso : Intellectus hu--

manus in statu præsentis vitæ nihil videt sine phantasmate. Ma l'anima,

per una virtù sua propria, innata, astrae da questi fantasmi le specie e

intende ; ed in questa operazione, tutta sua propria, procede indipenden-

temente dal corpo. Ecco però un altro tratto di somiglianza fra l'uomo

e Gesù Cristo . Come in Gesù Cristo, oltre le operazioni teandriche (umano-

divine) comuni a tutte e due le nature, e proprie dell'uomo-Dio , vi sono

alcune operazioni puramente divine e sole proprie della persona del Verbo

in quanto Figlio di Dio, come è la spirazione dello Spirito Santo di con-

certo col Padre ; così nell'uomo, oltre le operazioni spirito- corporee, pro-

prie dell'anima unita al corpo o di tutto l'uomo, ve ne è una principa-

lissima , l'intendere , che l'anima compie da sè sola , indipendentemente

dalla sua unione col corpo. Questa distinzione è importantissima: giac-

chè su di essa san Tomaso fonda una delle più belle dimostrazioni me



202 DEL,PRÍNCIPIO FONDAMENTALE

Ma quando la ragione comincia dal volere assolutamente

intendere ciò che supera la ragione, si può esser certo che

essa finirà col negare. E di fatti, i filosofi finirono col ne-

gare appunto l'unione sostanziale fisica della doppia so-

stanza nell'uomo, e ciò a dispetto della credenza di tutta

l'umanità : come gli eretici, a dispetto della fede di tutta la

Chiesa, finirono essi pure col negare la sostanziale unione

della doppia natura in Gesù Cristo. I filosofi si divisero

dunque dalla credenza dell'umanità, gli eretici dalla fede

della Chiesa ; e furono, dirò così, i filosofi della società cri-

stiana, come i filosofi furono gli eretici del genere umano.

Mirate Platone. In questo grandissimo uomo del pagane-

simo, secondo la bella osservazione di Clemente alessan-

drino vi sono come due uomini; il teologo ed il filosofo, il

caldeo ed il greco. Platone teologo, che spiega i dommi

tradizionali del genere umano (attinti dalle Sacre Scritture

tafisiche dell'immortalità dell'anima umana . Imperciocchè, Quale si è il

modo di operare di una cosa, tale si è il suo essere : giacchè dal modó

di essere il modo dell'operazione dipende ; Operatio sequitur esse. Poichè

dunque l'anima umana, nella sua principale operazione, onde è anima

umana e differisce dall'anima de' bruti, Quibus non est intellectus , cioè

nella operazione dell' intendere, non dipende affatto dal corpo; dunque

essa nemmen dal corpo dipende nel suo essere. Dunque essa ha il suo

essere , la sua sussistenza , come la sua operazione principale, indipenden-

temente dal corpo. Dunque separata dal corpo essa non può perdere ciò

di che godeva indipendentemente dal corpo, anche quando stava nel corpo.

Dunque separata dal corpo conserva il suo essere e la sua operazione.

Dunque è, dunque sussiste ancor dopo morte. Dunque è e dev'essere per

legge, per condizione della sua stessa natura, immortale.

Per la stessa ragione però che Quale si è il modo di operare di una

cosa , tale si è il suo essere ; siccome l'anima del bruto non ha alcuna

operazione che pel corpo e nel corpo, e dal corpo dipende in tutte le sue

operazioni ; cosi anche nel suo essere dipende dal corpo. Dunque come

non ha operazione, così nemmeno ha essere, sussistenza fuori del corpo.

Dunque finisce col corpo. Dunque è annientata, è mortale. Tutta questa

dottrina è di san Tomaso ,



DELLA VERA FILOSOFIA 203

1

dei Giudei ne' suoi viaggi in oriente), è grande, è sublime

pér la elevazione de' suoi concetti , per la forza della sua

eloquenza, per l'unzione e la grazia della sua parola. Par di

sentire , come si esprime Tertulliano, il grande, il divino

Mosè, che annunzia in greco gli oracoli di Dio ; Moyses atti-

cizans. Ma Platone filosofo greco non fa che applicare il suo

principio : Che quello si deve tener per vero che ad ognun

sembra vero studiando la natura ; Id verum quod unicuique

verum videatur (Cic. , Quæst. academ., lib. II) ; come più tardi

gli eretici han detto: Che quello si deve credere veramente

rivelato che a ciascun cristiano sembra rivelato leggendo la

Scrittura. Or Platone filosofo greco perciò che, coll'ajuto di

sì ruinoso principio, pretende indovinare i misteri della na-

tura ( che saran sempre misteri) , è arido , secco , sofistico,

inetto; o, come lo rappresenta lo stesso Tullio suo grande

ammiratore, non è un filosofo che ragiona, ma un febbri-

citante che dormendo delira ; Somnia delirantis . Pertanto

quel Platone che da teologo aveva dette si belle, sì magni-

fiche cose delle anime e dei corpi, di Dio e dell'uomo, fa-

cendola poi da filosofo cadde nei più deplorabili errori ; e

dopo di aver conosciuto bene i duė estremi del mondo ( lo

spirito e la materia), ignorò il rapporto che nell'uomo in-

sieme li unisce. Disse che l'anima e il corpo sono due so-

stanze complete, aventi ciascuna separatamente il proprio

essere. Che l'uomo è un composto sol nominale, altra unione

non essendovi tra il corpo e l'anima che una unione pura-

mente accidentale , passeggera, precaria, qual è l'unione

tra il barcajuolo e la sua barca, tra l'istrumento e l'artefice,

tra il motore e il mosso; e distrusse dalle fondamenta tutte

le verità naturali. Cosi pure gli eretici, coll'aver negata l'u-

nione sostanziale della divinità e della umanità in Gesù

Cristo, hanno in seguito distrutte tutte le verità rivelate.

Infatti, se l'anima e il corpo sono due sostanze separata-

mente sussistenti e complete, nè il corpo ha più bisogno

7.

.



204 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

1

dell'anima, nè l'anima del corpo. Perchè dunque l'Autore

della natura li ha insieme riuniti ? Platone pretese scon-

giurare questa grande difficoltà, ricorrendo ai delirii di Pi-

tagora ed affermando che le anime sono eterne e che in

pena di delitti anteriormente commessi sono ne'corpi come

in un tetro carcere rinchiuse. Ma la Metempsicosi era un

romanzo pei curiosi, non un sistema da filosofi. Non ostante

adunque l'autorità di Platone, fu ripudiata e derisa .

In secondo luogo : se tra l'anima e il corpo non vi è che

una unione sol nominale, accidentale , efimera ; comé si

spiega la perfetta armonia onde ad un'impressione fatta nel

corpo succede subito analoga sensazione nell'anima, o ad

una volizione dell'anima un analogo movimento nel corpo ?

La ragione non ritrovò mezzo da sciogliere questo compli-

catissimo nodo. Pensò dunque a reciderlo ; e per togliersi

d'impaccio, i platonici dissero che nell'uomo tutte e sin-

gole le operazioni sono solo dell'anima, e che il corpo non

fa nulla. Gli epicurei al contrario (poichè si vede che il

corpo fa pur qualche cosa e l'azion dell'anima non si vide,

amaron meglio di dire che l'anima non fa nulla e che tutte

Je operazioni dell'uomo sono del corpo.

L'antica filosofia non aveva ancora ritrovata la dottrina

politica dei nostri giorni: Di un re che regna e non governa

(Le roi regne et ne gouverne pas) ; e le parve più ragione-

vole la dottrina: Che un re che non governa è un re che

non esiste. Quindi, anzi che ritenere nell'uomo o in corpo

inutile o un'anima mollemente oziosa, i filosofi antichi ama-

ron meglio di negar l'esistenza, alcuni dell'uman corpo, e

quindi la gran setta degl'idealisti ; altri dell'anima, e quindi

la setta ancora più numerosa dei materialisti: due sette che

divisero la filosofia in due campi nemici e che per otto se-

coli mai non cessarono d'insultare la natura umana. Cosi

pure gli eretici , per aver negato il principio dell'unione

ipostatica delle due nature in Gesù Cristo, furono strasci



DELLA VERA FILOSOFIA 205

nati dalla logica dell'errore a negarne chi la divinità e chi

l'umanità: donde nacquero le due grandi sette dei fanta-

siaci e degli umanitarii, in cui sempre l'eresia si è di-

visa e che non han cessato d'insultar l'uomo-Dio da due op-

poste scuole, come già sulla croce due ladroni lo bestem-

miarono da due opposti lati ; Et qui crucifixi erunt cum eo

convitiabantur ei.

Imperocchè gl' idealisti dissero che l'uomo è solamente

anima, e che l'uman corpo non è altrimenti una sostanza

materiale fisica ; ma è un giuoco di numeri (i pitagorici) , o

un appendice insignificante (i platonici), o una illusione in-

gannevole ( Carneade), o un fantasma incomprensibile (Ar-

cesila), o un'idea sulla quale non si può nulla affermare di

certo, come nemmeno sopra tutto il resto (Pirrone), e che

l'uomo non è che un essere incorporeo come Dio, o una par-

ticella di Dio, o Dio esso stesso (Zenone).

I materialisti al contrario sostennero che l'uomo non è

che corpo, e che l'anima umana non è altrimenti una so-

stanza semplice, spirituale, distinta dalla materia, dal corpo,

ma è un atomo rotondo della materia medesima(Democrito),

o un grumo di sangue al cuore (Empedocle), o una goccia

d'acqua (Ippone), o una scintilla di fuoco (Eraclito), o un'aura

sottile (Anassimene) , o un numero (Senocrate), o un'armo-

nia (Aristossene), o una parola vuota di senso (Dicearco), o

che l'uomo in fondo non è che materia bene organizzata

(Epicuro), e tutto al più un bruto, ma industrioso ed in-

telligente perchè ha le mani (Anassagora).

Ma se l'uomo non è che spirito, le sue esterne operazioni

sono una perpetua ed invincibile illusione. Se l'uomo non

è che corpo, i suoi giudizii, i suoi voleri sono una fatale ne-

cessità . E nell'una e nell'altra ipotesi non vi è più nè certo

nè incerto, nè verità nè errore, nè bene nè male, nè vizio

nè virtù. Non vi è più coscienza che rimorda; non vi sono

più doveri che obblighino ; non vi è più legge che comandi ;



206 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

non vi sono più premii e pene pel futuro; non vi è immor-

talità, non vi è providenza, non vi è Dio. E di fatti tutte

queste conseguenze le dedusse l'una dall'altra la pagana filo-

sofia. Il perchè, dopo aver professati tutti gli errori e ne-

gate tutte le verità, andò a perdersi in uno scetticismo de-

solatore per l'uomo e per la società. Grande Iddio ! Quale

umiliazione per la ragione umana che pretende camminar

sola ! Valea egli la pena di disputar tanto per ottenere si poco ?

Quindi intendete bene con quanta ragione l'apostolo san

Paolo racchiuse gli otto secoli di storia della greca filosofia

in queste due gravi parole: I Greci , cercando la sapienza,

stoltezza rinvennero ; Græci sapientiam quærunt et stulti

facti sunt.

Da tutto ciò chiaramente si vede come la proposizione

che l'uomo è sostanzialmente uno in duplicità di sostanza

è il principio fondamentale della vera filosofia : poichè, ne-

gato questo principio, ogni errore germoglia, ogni filosofia

erolla, ogni verità è distrutta, come un edifizio di cui si ab-

battono le fondamenta. E da ciò infine si conosce perchè mai

la Chiesa nel citato concilio ecumenico di Vienna, abbia con-

sacrato questo stesso principio, dichiarando eretico chiunque

lo niega ; Qui dixerit animam intellectivam non esse for-

mam substantialem corporis humani, anatema sit; poichè

questo principio non è un pensamento filosofico, ma un det-

tame naturale ; non è un concetto umano, ma una verità di-

vina, sulla quale, come sulla propria base, riposano tutte le

dottrine primordiali, che san Tomaso chiama i preamboli

della fede; riposano tutte le naturali verità.

È impossibile però il decidere con certezza del personag-

gio rappresentato in un ritratto quando non si ha alcuna

idea dell'originale. Or l'uomo, noi l'abbiam veduto, è il ri-

tratto fedele di Gesù Cristo. Prima adunque che Gesù Cristo

venisse al mondo e fosse conosciuto, non poteva esser ben

ravvisato l'uomo, che ne è l'imagine. Il linguaggio univer-



DELLA VERA FILOSOFIA 207

sale ne presentava l'idea e la verità ; ma era riserbato alla

fede dell'UOMO-Dio il darne la spiegazione e l'intelligenza.

Un solo filosofo, Aristotele, parve avere indovinato la vera

dottrina sull'uomo, avendo definita l'anima umana Entele-

chia o forma del corpo . Ma oggi è provato dalle memorie

della società inglese di Calcutta che la metafisica di Aristo-

tele è stata copiata parola per parola dai libri indiani, che

Alessandro il Grande, dopo la conquista delle Indie, pose a

disposizione dello Stagirita già suo maestro. E poichè questi

libri rimontano ad una remotissima antichità , nulla di più

probabile quanto che questa vera dottrina sull'uomo sia de-

rivata dal primo uomo e siasi mantenuta in quelle contrade

in cui ebbe due volte culla il genere umano.

Ma quando di un ritratto si nomina il personaggio che

rappresenta, in mezzo a gente che non ha alcuna idea di

questo personaggio, l'asserzione è riguardata come un giu-

dizio arbitrario, e non se ne tiene alcun conto. Or così, non

avendo i pagani filosofi alcuna idea certa dell'uomo-Dio e

perciò non potendo pienamente intendere la vera dottrina

dell'uomo, non fecero alcun caso della profonda teorica di

Aristotele sull'anima, pochi la intesero, pochissimi la gusta-

rono, e tutti l'abbandonarono ; sicchè peri essa col suo mede-

simo autore, per non rinascere se non dieci secoli appresso.

Ah che senza la fede nell'uomo-Dio non si potrà mai con

verità rispondere alla dimanda : Che cosa è l'uomo ? e però

non può esservi vera filosofia ! come anche a'nostri giorni la

storia di questa scienza chiaramente lo dimostra. Giacchè

che cosa ritrovate voi di vero, di grande, di sublime? e dirò

meglio : Che non ritrovate di turpe, di meschino, di inetto,

di erroneo , di assurdo presso i filosofastri che niegano

l'UOMO-DIO ?

Davidde lo avea vaticinato in queste parole piene di senso

e di profonda filosofia : Apud te fons vitæ; et in lumine tuo

videbimus lumen . Ciò è a dire che il Redentore dell' uomo

۱

A



208 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

dovea esser tutto per l'uomo; e da esso dovea sull'uomo di-

scendere non solo la grazia che lo vivifica, ma ancora il lume

che lo fa conoscere. Che più ? lo stesso Platone avea parlato

come Davidde ; sicchè la ragione e la fede, la profezia è la

filosofia si trovarono su questo punto d'accordo. Poichè Pla-

tone, in uno dei momenti felici in cui, cessato il parossismo

del greco orgoglio, parla dell'uomo da teologo che inter-

preta le grandi dottrine dell'umanità, fu udito esclamare a'

suoi discepoli : " Queste cose non si possono nè da me spie- :;

gare nè da voi intendere. Le intenderemo quando verrà dal

cielo colui che deve venire; e perciò dobbiamo sollecitarne

coi prieghi l'arrivo. » E di fatti, quando il Figlio di Dio ap-

parve nella sostanza della nostra mortalità, fu allora che nel

mistero di Gesù Cristo UOMO-Dio fu rivelato, fu scoperto an-

che il gran mistero, l'incomprensibile enimma di Dio e del-

l'uomo, della loro natura e delle loro relazioni ; fu rivelata,

fu scoperta la VERITA', che altro non è se non la cognizione di

Dio, dell'uomo e delle loro relazioni. Sicchè l'uomo-Dio, dopo

questa grande rivelazione , onde tutto fu in lui conosciuto,

come per la sua immolazione tutto fu per lui riparato, potè

esclamare morendo: Tutto è consumato ; Consummatum est.

Fermiamoci però un istante a rilevare la via, il metodo

onde dalla fede di Gesù Cristo si giunse tra' cristiani alla

vera cognizione dell'uomo, il principe de' cristiani filosofi

antichi, Clemente di Alessandria, con pari verità e grazia

avea detto : La dottrina della fede è necessaria siccome il

pane; quella della filosofica scienza è simile al companatico.

Deve l'uomo perciò penetrarsi pria di tutto della scienza di-

vina, e quindi percorrere i campi dell'umana filosofia ; come,

dopo che si è desinato , si gusta il dolce e la ciambella ;

Quæ ex fide est veritas, necessaria est? quæ ex scientia, est

obsonio similis : post cœnam suavis est placentula .

Or ecco appunto il metodo che tennero i dottori cristiani .

Incominciarono essi a nutrirsi sino a sazietà del pane della



DELLA VERA FILOSOFIA 209

fede ; e quindi passarono, come per diletto, ad assaporare la

scienza naturale. Così dalla fede si cominciò a costruire l'e-

dificio del sapere. Sant'Atanasio fra' Greci, sant'Agostino fra'

Latini, gittarono così le fondamenta della scienza cristiana,

perfezionata quindi dal principe dėi sapienti cristiani , dal

gran san Tomaso, il più grande ingegno che mai abbia, dopo

Salomone, prodotto il mondo, la ragione umana elevata alla

sua più alta potenza, la gloria della cristiana religione o l'o-

nore dell'umanità. No, i Padri e gli scolastici non impara-

rono la cristiana filosofia da' libri di Aristotele, ma dal Van-

gelo. Pria che i libri di quel filosofo fossero discoperti ed

importati dagli Arabi in Europa, la filosofia cristiana erasi

di già formata sulle basi della cristiana teologia. Gli scola-

stici si applicarono particolarmente a commentare Aristotele ;

da prima perchè gli Arabi, nemici di Gesù Cristo, con Ari-

stotele alla mano presero a combattere il cristianesimo ; fu

dunque necessario seguir questi nemici sul terreno della

filosofia aristotelica, sul quale avevano essi provocata la

gran disfida ai dottori cristiani, e servirsi delle medesime

armi ; in secondo luogo,perchè la dottrina di Aristotelė sul-

l'anima era più conforme al domma cristiano. Del rima-

nente sant'Atanasio, sant'Agostino, san Tomaso, questi grandi

genii del cristianesimo, non presero le loro filosofiche ispi-

razioni dalla natura, ma dalla fede; non andarono innanzi

col sofisma, ma colla preghiera; non ebbero per maestroAri-

stotele, ma il crocifisso. Considerarono l'uomo coll'occhio

sempre fisso al suo divino originale, e dallo studio del mi-

stero di Gesù Cristo conobbero il mistero dell'uomo. Come

Gesù Cristo, dissero, è singolare ed unico in duplicità di

natura, così l'uomo è unico e singolare in duplicità di so-

stanza ; Sicut anima rationalis et caro unus est homo, ita

Deus et homo unus est Christus.

In Gesù Cristo le due nature ritengono le rispettive loro

proprietà : dunque nell'uomo altresì le loro rispettive pro



210 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

prietà ritengono le due sostanze. E come in Gesù Cristo la

natura divina ed umana, così l'anima e il corpo nell'uomo

sono realmente distinte senza separarsi, sono sostanzial-

mente unite senza confondersi.

Gesù Cristo non è costituito da due nature fornite cia-

scuna di una personalità distinta, ma dalla natura divina sus-

sistente di già e completa nella persona del Verbo, e dalla

natura umana perfetta bensì, ma priva di persona. Dunque

l'uomo non si compone di due sostanze separatamente com-

přete nel rispettivo loro essere, ma dell'anima che ha il suo

essere proprio e del corpo privo di essere. E poichè in Gesù

Cristo la persona del Verbo è altresi la persona dell'uomo,

nell'uomo ancora l'essere dell'anima diviene l'essere del corpo :

e vi sono due sostanze con un solo essere, come in Gesù

Cristo vi sono due nature in una sola persona.

Da questa sublime dottrina dell'uomo, attinta al mistero

di Gesù Cristo, i cristiani filosofi spiegarono tutto l'uomo.

Spiegarono perchè l'anima umana è unita al corpo, cioè a

dire : Perchè, essendo l'ultima nell'ordine degli intelletti, e

nen potendo da sè sola vedere che confusamente gli oggetti,

li distingue coll'ajuto del corpo; come i miopi coll'ajuto delle

lenti distinguono i corpi, che senza di questo ajuto veggon

confusi. Sciolsero la gran questione dell'origine dell'idee, as-

segnando al corpo il concorrervi come causa materiale che

somministra i fantasmi, ed all'anima il contribuirvi come

causa efficiente, perchè essa pel lume intellettuale suo pro-

prio, che è un riflesso dell'intelletto divino, rischiara essa

stessa il fantasma ricevuto pel corpo, ne astrae la specie, la

generalizza, se la rende intelligibile e si forma le idee ; e così

conciliarono le due opposte sentenze che sembravano incon-

ciliabili, facendo vedere come vera è la sentenza che tutte

le idee vengono pel corpo; Nihil est intellectu quod non

prius fuerit in sensibus; come vera è pure la dottrina che

tutte le idee è l'anima che se le forma, ma sul materiale

1



DELLA VERA FILOSOFIA 211

che il corpo le appresta. Insomma, col soccorso della vera

teologia, fondarono i sapienti cristiani la vera filosofia. E sic-

come incominciarono a nutrirsi del pane solido della fede,

arrivarono, dopo di essersi ben saziati di verità, a deliziarsi

delle dolcezze della letteratura e della poesia: Post cænam

suavis fuit placentula . Ed infatti , è stato il secolo decimo-

quarto il secolo in cui,dopo che la teologia e la filosofia si

elevarono alla più grande sublimità, la letteratura, partico-

larmente in Italia, attinse la più gran perfezione : e le arti

ancora, sotto la tutela e all'ombra della cristiana scienza, in-

cominciarono a progredire nel sentiero dell'originalità cri-

stiana.

Fortunato l'occidente ! Incominciò egli dal cercare il re-

gno e la giustizia di Dio, cioè la verità cristiana, che è la

giustizia della mente,come la giustizia è la verità del cuore ;

e, secondo la promessa del Dio Salvatore, ottenne ancora

tutte le cose naturali ed umane; Quærite primum regnum

Dei etjustitiam ejus, et hæc omnia adjicientur vobis. Fortu-

nati ancora i dotti cristiani dell'occidente, che, dopo di avere

eretto sopra solide basi, in proporzioni gigantesche e ma-

gnifiche, l'edificio della vera teologia, ebbero ancora il vanto

di costruire la vera filosofia, di possedere la vera lettera-

tura, di ottenere ogni forza, ogni cultura, ogni civiltà!

I medesimi vantaggi, camminando sulla stessa via, aveano

ottenuto ancora i dotti cristiani dell'oriente. Ma ahi ! che, ad

onta dell'esempio dei grandi luminari della chiesa greca,

che non poggiarono tant'alto nel merito del sapere se non

perchè pria di tutto furono gelosi di credere, e pel vanto

della fede avcan colta la palma e gli onori del genio; ma

ahi! dico, che, ad onta di un tale esempio dei loro padri e

maestri nella religione, i Greci , più che il Vangelo e san

Paolo, amaróno sino alla follia e al fanatismo Platone, quel

Platone che Tertulliano avea chiamato : il patriarca di tutti

gli eretici , patriarcham hæreticorum ; e sant' Ireneo : la

1



212 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

:

salsa di tutte le eresie, omnium hæreseon condimentarium.

Quindi, invece di spiegare l'uomo colle solide dottrine som-

ministrate dal mistero di Gesù Cristo, vollero , con ardire

egualmente stolido e sacrilego, arrivare ad intendere il mi-

stero di Gesù Cristo colle erronee dottrine di Platone sul-

l'uomo. Invece di prendere dalla cristiana teologia il lume

sincero per ben vederci in filosofia, presero dalla pagana

filosofia il fuoco fatuo da spiegare la teologia cristiana.

Ma questo fu lo stesso che cominciare il lor desinare dai

zuccherini e dalle frutta che allettano, e non lasciarsi più

appetito per la zuppa e per le vivande che nutriscono. Fu

lo stesso che invertire l'ordine naturale dello scibile, che

dimanda che si cominci dal credere per arrivare ad in-

tendere ; Nisi credideritis, non intelligetis . Fu lo stesso che

cominciare dal fine; e cominciando male, peggio finirono .

Poichè, appunto perchè sdegnarono di cominciare dal sot-

toporre la ragione alla fede, perdettero la fede e si arre-

starono nello sviluppo normale della ragione. Crearono

tutte le eresie ; poichè l'eresia ( vocabolo che significa opi-

nione particolare) è di origine greca ed in quanto alla pa-

rola ed in quanto alla cosa. Caddero in tutti gli errori .

Colla vera teologia perdettero ancora la vera filosofia. Colla

filosofia vera perdettero la vera letteratura ; perdettero ogni

civil libertà, ogni scienza, ogni cultura, ogni forza. Caddero

sotto la tirannia della Mezza-Luna; ed ora gemon da secoli

col capo sotto il giogo dell'errore e col collo sotto il taglio

della scimitarra musulmana. Sicchè può ripetersi di loro

ciò che sant'Agostino disse de' Giudci, che, sacrificando le

çose eterne per non perdere le temporali, meritaron di non

conservare le cose temporali e di perder le eterne ; Tempo-

ralia ammittere timuerunt, et vitam æternam non cogita-

verunt, et sit utrumque amiserunt.

Ma i medesimi principii partoriscono sempre e da per

tutto le medesime conseguenze. Il secolo decimosesto si è



DELLA VERA FILOSOFIA 213

detto: Il secolo della restaurazione della filosofia; ed è

verissimo. Ma bisogna aggiungervi una parola e dire : Della

filosofia PAGANA sopra le ruine della filosofia cristiana.

Poichè in quel secolo, sotto il nome derisorio di scolasti-

cismo, abbandonata questa filosofia per rispetto non solo

alle forme e al linguaggio, ma ancora ai principii ed alle

dottrine, la scienza fece aperto divorzio dalla religione. Al-

lora pertanto si rimisero in problema tutte le verità che la

filosofia cristiana aveva definite. Ma come si cominciò a filo-

sofare sull'uomo senza alcun riflesso a Gesù Cristo, l'uomo

ritornò ad essere pei cristiani filosofi quel che era stato pei

filosofi pagani, un profondo incomprensibil mistero per l'uo-

mo stesso. Non più si conobbe, si dimenticò, si proscrisse la

verità capitale della sostanzialità dell'umano composto in

duplicità di sostanza, in cui la scienza dell'uomo tutta si

contiene ; e perciò, come colonna di cui si abbatte la base,

crollò tutta la filosofia. Bacone in Inghilterra, Cartesio in

Francia, Leibnizio in Alemagna considerarono l'anima e il

corpo dell'uomo come duè sostanze separatamente complete

e solo perfuntoriamente congiunte fra loro. Quindi i siste-

mi dell' armonia prestabilita, delle cause occasionali, del

fisico influsso per ispiegare la consonanza delle operazioni

umane e la formazion delle idee ; sistemi però che, non avendo

appagata la ragione, diedero campo di attribuire nell'uomo

o tutto all'anima o tutto al corpo. Rinacquero adunque

nella cristiana Europa le due sette o scuole degli spiritua-

listi e dei sensualisti, che aveano colmato di scandali e di

errori la Grecia e Roma pagana, con tutto l'infame corteggio

dei loro delirii, delle loro turpitudini, delle loro assurdità.

I sistemi sorsero dai sistemi , gli errori dagli errori. Le

scuole si cambiarono in arene, dove i gladiatori della filoso-

fia non combatterono che per reciprocamente distruggersi .

In questo orribile contrasto di dottrine, di costumi, di con-

tradizioni, di dubbii, d'incertezze, nessuna verità dell'or-

Vera filosofia.

4

14



214 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

1

1

dine filosofico, politico, morale rimase presso i nuovi filosofi

salda e intatta. In Inghilterra, in Alemagna e particolarmente

in Francia, nello scorso secolo, gli uni di ogni corpo, gli

altri di ogni spirito negarono l'esistenza ; e gli uni e gli altri

rinnovando, con una infernale intrepidezza, tutte le bestem-

mie della greca filosofia, meno l'eleganza, negarono ogni co-

scienza, ogni legge, ogni culto, ogni divinità ; e lo scetticismo

divenne scienza, l'ateismo religione. Così la ragione, dopo

di aver tutto negato, negò ancora sè stessa ; poichè con que-

st'atto di abdicazion di sè stessa, dopo aver lungamente de-

lirato, finisce sempre la ragione umana.

In quanto poi al secolo in cui noi viviamo, esso è, almeno

in parte, rivenuto da questi turpi delirii, da queste sacri-

leghe e disastrose illusioni. Nè i popoli , nè i re , dopo le

tristi esperienze che han subíte, osano di pensare a far di

meno della religione. Ma la filosofia dov'è ? Gran cosa ! Tre-

cento anni si è filosofato, ed ancora si ricerca se vi è una

verità; se vi è un mezzo, un criterio certo da riconoscerla !

In trecento anni nessuna disputa si è terminata, nessuna

questione si è decisa, nessuna verità si è definita, nessun

errore si è distrutto. Nelle contrade cattoliche la filosofia

professa ancora, rispetta le verità fondamentali dell'ordine

intellettuale e morale; ma perchè la chiesa cattolica, depo-

sitaria fedele e incorruttibile di tutte le verità non solo

rivelate, ma ancora naturali, vi fa rifletter sopra il raggio

della vera fede, conservatore ed illuminatore d'ogni vero.

Nelle contrade cattoliche la filosofia si regge tuttavia in

piedi ; ma perchè la cattolica fede colla sua ombra salutare

la difende, colla sua solidità la sostiene e l'appoggia. Nelle

contrade protestanti però, nelle università dove si è avuto

lo stolido ed empio proposito di metter la filosofia fuori del

circolo di ogni azione, di ogni influenza cattolica, chi mi

sa dire che filosofia vi è ? Chi mi sa dire anzi se vi è filoso-

fia ? A meno che non vogliasi prostituire un tal nome ad

/



DELLA VERA FILOSOFIA 215

un ammasso d'idee senza nesso, di principii senza fonda-

mento, di vocaboli senza significato. Ameno che non si vo-

glia chiamar filosofia il caos informe, deforme e difforme di

sistemi contradittorii, di ipotesi del pari assurde e ridicole ;

orribile caos in cui si son precipitati i primi quegli stessi

che l'hanno scavato, in cui riman sepolta ogni verità natu-

rale, ogni raziocinio retto, ogni nobile istinto, ogni senti-

mento virtuoso. A meno che non si voglia dir filosofia un

intemperante razionalismo che si trastulla a dubitare di

tutto, persino della ragione; di negar tutto, persino l'evi-

denza, per venirci predicando senza rossore come senza ri-

morso, dopo diciotto secoli di cristianesimo, in pieno secolo

decimonono, il panteismo di Zenone, il materialismo di

Democrito, il sensualismo di Epicuro, il comunismo delle

donne di Platone ; cioè tutto quello che ha partorito di più

assurdo, di più empio, di più turpe, di più animalesco e di

più inverecondo, dacchè ha cominciato a delirare, la ragione

umana. Così la ragione, che si era, a guisa di un gigante,

alzata verso del cielo come per rapire a Dio il suo scettro,

ha finito collo stramazzare a terra, anzi nel fango, come un

vilissimo insetto. In luogo della luce, cui si augurava di

giungere, non ha fatto che addensar tenebre attorno di sè

e perdersi nella loro oscurità ; e colei che vantavasi di er-

gere colle sole sue forze l'edificio del vero, non è riuscita

ad ammassare se non ruine che l'hanno oppressa. Ora, che

cosa ci potrà mai illuminare, se questa terribile esperienza

prolungatasi fin sotto degli occhi nostri non basta a persua-

derci a ritornare indietro e ricercare nel mistero di Gesù

Cristo la cognizione del mistero dell'uomo , e ricostituire

sulle bási della religione la filosofia ?

Questo ritorno però non è solo necessario per ottenere la

vera cognizione della natura dell'uomo, ma ancora per as-

sicurare la sua dignità. Sopra di che pochissime cose ancora

dopo breve respiro.

1



216 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

4

QUANDO non si ha idea alcuna dell'originale, l'imagine

rimane non solo ignota, ma ancora negletta. Per lo contra-

rio, la vista dell'originale, massime se è grande, se è augu-

sto, non solo fa riconoscere l'imagine, ma la fa ancora ri-

spettare ed amare. Ora in queste poche parole si contiene

la storia morale e politica di tutta l'umanità .

La filosofia pagana, perchè priva della cognizione di Gesù

Cristo, non solo ignorò mai sempre l'uomo, che ne è il ri-

tratto ; ma ancora lo disprezzó. L'epoca in cui la filosofia fu

più in fiore ad Atene e a Roma fu l'epoca in cui fu l'uomo

più oppresso. Roma sul declinare della repubblica contava

un milione e duecentomila abitanti; ed in sì gran popolo Ci-

cerone attesta che appena trovavansi duemila cittadini in-

dipendenti, Vix duo millia qui rem habeant; ed un milione

e cento novantottomila erano schiavi. La città regina della

libertà non era dunque in fondo che il paese, il serraglio

della servitù ; e quel pugno di cittadini che si dicea popolo

romano era esso stesso un popolo tiranno prima che i ce-

sari lo rendessero un popolo schiavo. Or che cosa faceva al-

lora la filosofia ? Apri essa mai la bocca per combattere, fece

un sol segno di disapprovazione per condannare, sparse una

sola lacrima per compiangere questo stato di profonda de-

gradazione in cui era caduta l'umanità ? Tutt'al contrario;

la filosofia pagana riguardò mai sempre la schiavitù come

il destino naturale dell'uomo, come una condizione neces-

saria all'esistenza della società. Quindi poco è il dire che

nessun savio del gentilesimo ha mai proscritta la servitù ;

bisogna aggiungere, per esser nel vero, che la filosofia, lungi



DELLA VERA FILOSOFIA 217

dall'aver mai pensato a spezzar le catene dell'uomo , non

fece che aggravarle, apprestando alla tirannia il favore delle

sue dottrine e l'appoggio del suo esempio,

Poichè Platone aveva definito l'uomo un animale a due

piedi e senza piume (degno perciò di vedersi presentare

l'emblema della sua definizione in un pollo spennato), è

forse da maravigliare che i tiranni della Grecia e i cesari

di Roma abbiano procurato di mettere in pila questo misero

pollo per farne buon brodo ? Poichè Aristotele aveva fred-

damente affermato che gli uomini tutti, salve poche ecce-

zioni, nascono naturalmente schiavi, ossia che la servitù è

lo stato naturale dell'uomo; è forse a stupire che i conqui-

statori si siano affrettati di far gli uomini schiavi e di met-

terli così nel naturale loro stato? Poichè Seneca fece dire a

Lucano in Roma che l'uman genere esiste pel comodo e per

la delizia di pochi ; Humanum paucis vivit genus; è da sor-

prendersi che i cesari abbiano profittato della lezione per

immolare il popolo, come turpissimo gregge; Turpe pecus

(secondo la orribile espressione di Orazio ) ai loro capricci

crudeli?

E Lucullo e Crasso e Cesare e Catone e Seneca, austeri

stoici per dottrina, e nella vita turpi epicurei, non eran

quelli che in casa loro aveano portato a molte migliaja il

numero degli schiavi? Questi ipocriti professori di austera

morale non eran quelli nelle cui case gli uomini, stimati

da meno che i bruti e come semplici cose, tamquam res ,

erano condannati a servir d'istrumento da soddisfare e la

sozza libidine e gl'istinti crudeli dei loro padroni ? Ah la filo-

sofia, coll'avere ignorata la vera natura dell'uomo, ne avvili

la condizione ! ed animata da un immenso egoismo, vide mai

sempre e da per tutto, con una impassibile indifferenza, con

una compiacenza spietata, il genere umano a'piedi di stu-

pidi tiranni che non lasciavan la vita agli uomini che per

patire, gli occhi che per piangere, e che non gittavan loro
14



218. DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

che un tozzo di pane intriso nel sangue umano per disfa-

marsi ; Panem et circenses.

Or come è dunque avvenuto che in questa medesima Roma ,

in cui l'uomo era già si avvilito e depresso, è oggi, più che

altrove, apprezzato ? Come sono da questo suolo scomparsi

cotanti orrori, senza che ne sia restata traccia veruna ? Chi

ha mai strappato l'uomo dagli artigli della tirannia che ne

aveva fatto sua preda ? Ah l'uomo-Dio vi è stato predicato, cre-

duto, accolto ; ed è stato questo augusto originale che, appena

conosciuto, appena scoperto, ha fatto riflettere sull'uomo,

sua imagine , un raggio della sua divinità , che non solo

ne scoprì le ammirabili fattezze, ma gli conciliò rispetto e

amore; non solo ne rivelò la natura, ma ne elevò ancora

la dignità . Fu allora che l'uomo, riconosciuto vera imagine

del Dio monarca,dei cieli, divenne esso pure cosa celeste e

divina. Si è come imagine di Gesù Cristo, e come colui

dal quale e nel quale l'uomo-Dio si degna di essere rap-

presentato, che la carità lo ristora famelico, lo assiste in-

fermo, lo ricuopre ignudo, lo consola afflitto : ed è stato un

vicario di Gesù Cristo, l'immortale pontefice Alessandro III,

che con una bolla aboli per sempre tra'cristiani la schiavitù .

E perchè non vi sia dubbio che l'uomo , pel riflesso del-

l'uomo-Dio, ha ricuperata la sua dignità, e che, appena que-

sto grande originale si occulta, l'uomo ricade tosto nell'av-

vilímento e nel dispregio; rammentiamo ciò che è non ha

guari accaduto presso di una gran nazione.

Platone avea detto che i popoli sarebbero felici se i re

fossero filosofi , o i filosofi re. Federigo il grande, re di Prus-

sia, filosofo esso pure e protettore della filosofia , diceva

al contrario : Quando io voglio punire una provincia, vi

mando i filosofi per governarla. Ora la Francia ha provato,

a suo gran costo, che il filosofo re ha detto più il vero che

il re de'filosofi . Appena ivi difatti gli allievi della filosofia

s'impadronirono delle redini abbandonate dal potere, ap



DELLA VERA FILOSOFIA 219

pena, abjurato il cristianesimo, con una mano sacrilega ve-

larono il grande originale, Gesù Cristo, sicchè non riflettè

esso più il suo raggio divino sull'uomo; questa imagine

augusta divenne all'ultimo segno spregevole. Un istinto fe-

roce di avvilir l'uomo, di distruggerlo, si sviluppò nel cuore

dell'uomo. E, gran cosa ! la religione, che aveva parlato sem-

pre all' uomo de'suoi doveri, ne aveva stipulata la libertà .

Appena però la filosofia gli parlò de'suoi dritti, lo fece ri-

cadere nella servitù; e la famosa dichiarazione dei dritti

dell'uomo divenne la gran carta del suo servaggio ed il

codice della sua oppressione. La religione, personificata in

Gesù Cristo, avea elevato l'uomo sino a Dio ; la filosofia per-

sonificata nella dea della ragione lo fece discendere fin sotto

al bruto. Il bruto fu messo sotto la salvaguardia delle leggi ;

e l'uomo fu solo sagrificato. La croce, simbolo di sangue e

di dolore, avea arrestato nel mondo i sacrificii umani ; e le

prostitute collocate ignude sopra gli altari, questi simboli

della voluttà e del piacere, fecero versare il sangue umano

a torrenti ; ed a'piedi di questi idoli viventi si rinnovarono

in ogni istante ecatombe crudeli di vittime umane ' . Ecco

Gli orrori che ebbero luogo in Francia, in quest'epoca di sacrilegio,

di carnificina e di sangue, sono si straordinarii e si nuovi che pare im-

possibile che si siano potuti pensare , non che siansi potuti veramente

commettere anche presso il popolo più selvaggio e più crudele. Quel paese,

già sì colto e si cristiano, si vide ricopertodi cinquantamila comitati ri-

voluzionarii , di cinquecentoquarantamila accusatori investiti tutti del

diritto di vita e di morte, di quasi altrettanti patiboli carichi sempre di

vittime e di altrettante prigioni sempre piene d'innocenti. La guillottina,

eretta sopra tutti i punti e sempre in azione, non essendo sufficiente a con-

tentare il furore che regnava negli spiriti per l ' immolazione dell'uomo,

vi si aggiunse la mitraglia, le annegazioni in massa, i massacri ; e, come

se ciò fosse stato poco, si faceano sforzi inauditi per incoraggiare, per aiz-

zare, per costringere metàdella popolazione a scannare l'altra metà: poi-

chè ora si cercava di atterrirla per mezzo delle più atroci calunnie sparse

}



220 DEL PRINCIPIO FONDAMENTALE

ciò che ha saputo fare per l'uomo la filosofia; ed il detto

del re Federigo è giustificato.

Deh che l'uomo non è sacro, non è nobile se non in quanto

la cristiana religione fa sopra di lui riflettere un raggio del

cielo . Ristretto alla terra, diviene esso un essere spregevole

e vile. Esso è grande per quello che rappresenta. La sua

nobiltà non viene solamente dalla sostanza di che è compo-

sto, ma principalmente dal mistero che vi ricopia ; non dalla

sopra coloro che si volevano immolare ; ora si presentavano i beni delle

vittime come ricompensa di coloro che se ne volessero fare i carnefici ,

ed ora si additava la libertà come il premio del massacro di quanto vi

era di onesto e di virtuoso.

Sicchè la carnificina , organizzata in tutte le città , in pochi mesi le

inondò del sangue di più milioni d'uomini. « Il governo , dice il giron-

dino Riouffe nelle sue Memorie di un detenuto, il governo era nelle mani

di uomini depravati che , non contenti d'insultare al sesso femminile ,

abusandone nella maniera più mostruosa, gli aveano giurato ancora un

odio implacabile. Donne giovani, o gravide, o che aveanoda poco parto-

rito, ed erano in quello stato di debolezza e di pallore ch'è conseguenza

di questo travaglio della natura, e che sarebbero state rispettate presso i

popoli più selvaggi, venivano giorno e notte ammassate alla rinfusa in

un orribile ergastolo. Vi giungevano, dopo di essere passate di prigione in

prigione, colle loro deboli mani compresse în ferri indegni e crudeli ; ed

alcune con un collare di ferro al collo , vi entravano per lo più semivive ,

svenute e portate a braccia da carcerieri che ne faceano le risa, ovvero

in istato di stupefazione che le rendeva come imbecilli. Verso gli ultimi

mesi avresti veduta spiegarsi contro queste vittime infelici l'attività del-

l'inferno. Giorno e notte era continuo l'aprirsi e chiudersi delle porte della

prigione . Sessanta ne arrivavano la sera per andare sul palco . L'indomani

cento altre ne giungevano cui la stessa sorte toccava il di appresso. Nella

piazza di Sant'Antonio era stato scavato un immenso acquedotto che dovea

ricevere il sangue. Diciamolo , per quanto sia orribil cosa il dirlo : Tutti

i giorni il sangue umano veniva attinto coi secchi ; e quattro uomini nel

tempo delle esecuzioni erano occupati a vuotare questi secchi nell'acque-

dotto. Ed affinchè si sappia che questi orribili delitti, di cui arrossisce la

storia , furono l'effetto delle dottrine di empietà che aveano renduto come

bruti gli uomini più colti , e non già dell'indole grossolana e crudele del



DELLA VERA FILOSOFIA 221
(

naturale filosofia, ma dalla religione divina. Imperciocchè è

proprio del mezzo il far conoscere gli estremi che in sè riu-

nisce. Ora Gesù Cristo, essendo uomo-Dio, solo in Gesù Cri-

sto e per Gesù Cristo è conosciuto ed amato Dio e l'uomo.

Fate colla vostra imaginazione il giro del globo, e trove-

rete che, dovunque Gesù Cristo non è conosciuto, vi è igno-

ranza di Dio ed oppressione dell'uomo; vi è superstizione

e barbarie; la religione è assurdità, tirannia è l'impero. Do-

popolo , si osservi che il torto del popolo fu di lasciarsi condurre da uo-

mini più malvagi e più sanguinarii di lui ; ma che non era il popolo

che dava ai tribunali rivoluzionarii l'autorità di accusare, di giudicare,

di condannare a morte, senza appello e senza difesa; non fu il popolo

che concepi la legge dei sospetti, che faceva incensare la ragione sotto

l'emblema di una prostituta; che penso a votare ringraziamenti e dichia-

rare benemerite della patria le donne divenute madri fuori del matri-

monio; non fu infine il popolo che propose di far scorticare l'innume-

rabili cadaveri che coprivano il suolo , a fine di trar partito dalle loro

pelli. Rimontando all'origine di queste invenzioni infernali , si trova sem-

pre che un uomo di cultura ne fu l'autore.

Fu per esempio un Dubois, che propose di non doversi considerare come

veri patrioti se non gli uomini che avessero meritato di essere impic-

cati. Fu un David, che fece erigere sul baluardo degli Italiani un arco di

trionfo in cui si vedeva la moltitudine portare teste insanguinate sulla

punta delle alabarde. Fu la convenzione intera, che andava sulla piazza

di Luigi XV a celebrare solennemente l'anniversario della decapitazione

dell'infelice Luigi XVI , e che, per rendere più solenne la festa, faceva

tagliare quattro teste in mezzo ai canti e alle danze. Furono i satelliti di

Carrier, che rispondevano con colpi di sciabola alle lagnanze che facevan

le donne di vedersi spogliare in pubblico senza pudore prima di essere

annegate. Fu un Le Bois che, con uno spaventevole raffinamento di bar-

barie , faceva collocare un'orchestra presso alla guillottina , che sonava

nel mentre che si tagliavano le teste e si versava a torrenti il sangue

umano. La storia delle umane atrocità non presenta esempi di uguali

barbarie e di uguale disprezzo per la vita degli uomini. Ecco che cosa

diviene l'uomo agli occhi dell'uomo, per un istante che si cessa di ve-

dervi l'imagine di Dio e il ritratto di Gesù Cristo ! (Vedi Études histo-

riques de M. Châteaubriand, préface . )



1

222 DEL PRINCIPIO FONDAM. DELLA VERA FILOSOFIA

vunque regna altra religione che quella del Nazareno, la

schiavitù è di diritto e di fatto ; dove finisce l'impero del

cristianesimo, comincia quello del servaggio. Dove Gesù Cri-

sto non è, adorato, l'uomo è oppresso ; dove non è inalberata

la croce, l'uomo è crocifisso..

Conchiudiamo adunque. Noi abbiam veduto che la proposi-

zione: L'uomo anima, e corpo è un composto sostanziale e

fisicamente uno, non ostante la duplicità di sua sostanza, è

il principio fondamentale della vera filosofia ; che questa pro-

posizione non può essere bene intesa che coll'ajuto di que-

st'altra proposizione : Gesù Cristo uomo-Dio è ipostatica-

mente uno , non ostante la duplicità delle sue nature, che

è il principio fondamentale della vera teologia. Ciò è a dire :

che l'uomo trae solo dalla religione cristiana le idee della

sua natura, della sua dignità, della sua grandezza ; e che la

vera scienza, la vera nobiltà dell'uomo, solo nella vera reli-

gione ha la sua base e il suo appoggio .

Applichiamoci adunque allo studio profondo della vera

religione, se vogliamo far fiorire la vera filosofia, e quindi

la vera letteratura, che ne è come la parola e l'espressione ;

e riguardiamo i nemici o gl'indifferenti verso la religione

come ingrati figliuoli che la loro madre disprezzano ; come

i nemici della vera dignità umana, della vera scienza, della

vera letteratura, del vero incivilimento e della vera libertà .

FINE

PROTOCЕМОВНО

S
T
I
C
A

T
E
C
A

B
L
I
O

B
I

53327









:

:





:


